
3/2/2017 EBSCOhost

http://web.b.ebscohost.com.library.capella.edu/ehost/delivery?sid=33f56378­24c2­4076­a677­49fdc109ee85%40sessionmgr120&vid=2&hid=116&ReturnUrl=ht… 1/29

EBSCO Publishing   Citation Format: APA (American Psychological Assoc.): 

NOTE: Review  the  instructions  at  http://support.ebsco.com/help/?int=ehost&lang=&feature_id=APA  and  make
any necessary corrections before using. Pay special attention to personal names, capitalization, and dates.
Always consult your library resources for the exact formatting and punctuation guidelines. 

References
Triandis, H. C.  (1989). The self and social behavior  in differing cultural contexts. Psychological Review, 96(3),

506­520. doi:10.1037/0033­295X.96.3.506
<!­­Additional Information:
Persistent  link  to  this  record  (Permalink):  http://ezproxy.library.capella.edu/login?
url=http://search.ebscohost.com/login.aspx?direct=true&db=pdh&AN=1989­36454­001&site=ehost­
live&scope=site
End of citation­­>

The Self and Social Behavior in Differing Cultural Contexts
By: Harry C. Triandis 
University of Illinois, Urbana­Champaign;
Acknowledgement: C.  Harry  Hui  and  J.  B.  P.  Sinha made  important  suggestions  that  helped  in  the
development of  the theoretical argument presented here. Helpful comments on an earlier version of  the
article were made by R. Bontempo, R. Brislin, J. Georgas, S. Lobel, G. Marin, and C. Scott.

The  study  of  the  self  has  a  long  tradition  in  psychology  (e.g.,  Allport,  1943,  1955;  Baumeister,  1987;
Gordon & Gergen, 1968; James, 1890/1950; Murphy, 1947; Schlenker, 1985; Smith, 1980; Ziller,  1973),
anthropology  (e.g.,  Shweder  &  LeVine,  1984),  and  sociology  (e.g.,  Cooley,  1902;  Mead,  1934;
Rosenberg, 1979).  There  is  a  recognition  in most  of  these discussions  that  the  self  is  shaped,  in  part,
through interaction with groups. However, although there  is evidence about variations of  the self across
cultures (Marsella, DeVos, & Hsu, 1985; Shweder & Levine, 1984),  the specification of  the way the self
determines aspects of social behavior in different cultures is undeveloped.

This article will examine first, aspects of the self; second, dimensions of variation of cultural contexts that
have direct relevance to the way the self is defined; and third, the link between culture and self.

Definitions
The Self
For purposes of this article, the self consists of all statements made by a person, overtly or covertly, that
include  the words  “I,”  “me,”  “mine,” and  “myself”  (Cooley, 1902). This broad definition  indicates  that all
aspects of social motivation are linked to the self. Attitudes (e.g., I like X), beliefs (e.g., I think that X results
in Y), intentions (e.g., I plan to do X), norms (e.g., in my group, people should act this way), roles (e.g., in
my family, fathers act this way), and values (e.g., I think equality is very important) are aspects of the self.

The statements  that people make,  that constitute  the self, have  implications  for  the way people sample
information  (sampling  information  that  is  self­relevant more  frequently  than  information  that  is  not  self­
relevant),  the way they process  information (sampling more quickly  information  that  is self­relevant  than
information  that  is  not  self­relevant),  and  the  way  they  assess  information  (assessing  more  positively

javascript:openWideTip('http://support.ebsco.com/help/?int=ehost&lang=&feature_id=APA');
http://ezproxy.library.capella.edu/login?url=http://search.ebscohost.com/login.aspx?direct=true&db=pdh&AN=1989-36454-001&site=ehost-live&scope=site


3/2/2017 EBSCOhost

http://web.b.ebscohost.com.library.capella.edu/ehost/delivery?sid=33f56378­24c2­4076­a677­49fdc109ee85%40sessionmgr120&vid=2&hid=116&ReturnUrl=ht… 2/29

information that supports their current self­structure than information that challenges their self­structure).
Thus,  for  instance, a self­instruction such as “I must do X”  is more  likely  to be evaluated positively, and
therefore  accepted,  if  it  maintains  the  current  self­structure  than  if  it  changes  this  structure.  This  has
implications  for  behavior  because  such  self­instructions  are  among  the  several  processes  that  lead  to
behavior (Triandis, 1977, 1980).

In other words, the self is an active agent that promotes differential sampling, processing, and evaluation
of information from the environment, and thus leads to differences in social behavior. Empirical evidence
about  the  link of measures of  the self  to behavior  is  too abundant  to review here. A sample will suffice:
People whose self­concept was manipulated so that they thought of themselves (a) as “charitable” gave
more to charity (Kraut, 1973), (b) as “neat and tidy” threw less garbage on the floor (Miller, Brickman, &
Bolen, 1975),  and  (c) as  “honest” were more  likely  to  return a pencil  (Shotland & Berger,  1970). Self­
definition  results  in  behaviors  consistent with  that  definition  (Wicklund & Gollwitzer,  1982). People who
defined  themselves as doers of a particular behavior were more  likely  to do  that behavior  (Greenwald,
Carnot, Beach, & Young, 1987). Identity salience leads to behaviors consistent with that identity (Stryker &
Serpe (1982). Self­monitoring (Snyder, 1974) has been linked to numerous behaviors (e.g., Snyder, 1987;
Snyder,  Simpson,  &  Gangestad,  1986).  The  more  an  attitude  (an  aspect  of  the  self)  is  accessible  to
memory, the more likely it is to determine behavior (Fazio & Williams, 1986). Those with high self­esteem
were found to be more likely to behave independently of group norms (Ziller, 1973).

As Snyder (1987) has shown, the differences between those who do more sampling of social situations
(high  self­monitors)  and  those who  do more  sampling  of  the  self  (low  self­monitors)  have  implications
about the way people feel, what they believe, and how their attitudes are linked to behavior. The pattern of
differences described by Snyder has implications for every aspect of social motivation.

To the extent such aspects are shared by people who speak a common  language and who are able  to
interact because  they  live  in adjacent  locations during  the same historical period, we can  refer  to all of
these  elements  as  a  cultural  group’s  subjective culture  (Triandis,  1972).  This  implies  that  people  who
speak different languages (e.g., English and Chinese) or live in nonadjacent locations (e.g., England and
Australia) or who have  lived  in different  time periods  (e.g., 19th and 20th centuries) may have different
subjective cultures.

Some aspects of the self may be universal. “I am hungry” may well be an element with much the same
meaning worldwide, and across  time. Other elements are extremely  culture­specific. For  instance,  they
depend  on  the  particular  mythology–religion–world­view  and  language  of  a  culture.  “My  soul  will  be
reincarnated” is culture­specific. Some elements of the self imply action. For example, “I should be a high
achiever”  implies  specific  actions  under  conditions  in which  standards  of  excellence are  present. Other
elements do not imply action (e.g., I am tall).

Contradictions among elements of the self are apparently more tolerated in some cultures than in others.
Bharati (1985) argued that  in  India the self contains many contradictory elements, because all elements
are seen as aspects of unitary universal forces.

The self may be coterminous with the body (e.g., a Western view) or with a group such as the family or
the tribe (an African and Asian view, at  least  in some cases), and may be conceived as independent of
groups  or  as  a  satelite  of  groups  (Centre  National  de  la  Recherche  Scientifique,  1973;  Shweder  &
Bourne, 1982). Corresponding  to a body­bounded self may be a name  (as  in  the West), or a person’s
name may be a nonsense syllable (Geertz, 1963) that is rarely used, and instead, people are referred to
by teknonyms (e.g., mother of X).



3/2/2017 EBSCOhost

http://web.b.ebscohost.com.library.capella.edu/ehost/delivery?sid=33f56378­24c2­4076­a677­49fdc109ee85%40sessionmgr120&vid=2&hid=116&ReturnUrl=ht… 3/29

One  major  distinction  among  aspects  of  the  self  is  between  the  private,  public,  and  collective  self
(Baumeister,  1986b;  Greenwald  &  Pratkanis,  1984).  Thus,  we  have  the  following:  the  private  self  —
cognitions that involve traits, states, or behaviors of the person (e.g., “I am introverted,” “I am honest,” “I
will  buy  X”);  the  public  self  —cognitions  concerning  the  generalized  other’s  view  of  the  self,  such  as
“People  think  I  am  introverted”  or  “People  think  I  will  buy  X”;  and  the  collective  self  —cognitions
concerning  a  view  of  the  self  that  is  found  in  some  collective  (e.g.,  family,  coworkers,  tribe,  scientific
society); for instance, “My family thinks I am introverted” or “My coworkers believe I travel too much.”

The argument of this article is that people sample these three kinds of selves with different probabilities, in
different cultures, and that has specific consequences for social behavior.

The private self is an assessment of the self by the self. The public self corresponds to an assessment of
the self by the generalized other. The collective self corresponds to an assessment of the self by a specific
reference group. Tajfel’s (1978) notion of a social identity, “that part of the individual’s self­concept which
derives from his (or her) knowledge of his (her) membership in a social group (or groups) together with
the values and emotional significance attached to that membership,” (p. 63)  is part of the collective self.
Tajfel’s  theory  is  that people  choose  ingroups  that maximize  their  positive  social  identity. However,  that
notion  reflects  an  individualistic  emphasis,  because  in  many  collectivist  cultures  people  do  not  have  a
choice of ingroups. For instance, even though the Indian constitution has banned castes, caste is still an
important aspect of social identity in that culture. Historical factors shape different identities (Baumeister,
1986a).

The notion of sampling has two elements: a universe of units to be sampled and a probability of choice of
a unit  from  that  universe. The universe  can be more or  less  complex. By  complexity  is meant  that  the
number of distinguishable elements might be few versus many, the differentiation within the elements may
be  small  or  large,  and  the  integration  of  the  elements  may  be  small  or  large.  The  number  of
nonoverlapping  elements  (e.g.,  I  am  bold;  I  am  sensitive)  is  clearly  relevant  to  complexity.  The
differentiation of the elements refer to the number of distinctions made within the element. For example, in
the case of the social class element, a person may have a simple conception with little differentiation (e.g.,
people  who  are  unemployed  vs.  working  vs.  leading  the  society)  or  a  complex  conception  with  much
differentiation  (e.g.,  rich,  with  new  money,  well  educated  vs.  rich  with  new  money,  poorly  educated).
Integration  refers  to  the  extent  a  change  in  one  element  changes  few  versus  many  elements.  Self­
structures in which changes in one element result  in changes in many elements are more complex than
self­structures in which such changes result in changes of only a few elements (Rokeach, 1960).

In families in which children are urged to be themselves, in which “finding yourself” is valued, or in which
self­actualization  is  emphasized,  the  private  self  is  likely  to  be  complex.  In  cultures  in  which  families
emphasize “what other people will  think about you,”  the public self  is  likely to be complex.  In cultures  in
which  specific  groups  are  emphasized  during  socialization  (e.g.,  “remember  you  are  a member  of  this
family,”  “…  you  are  a Christian”),  the  collective  self  is  likely  to  be  complex,  and  the  norms,  roles,  and
values of that group acquire especially great emotional significance.

The  probability  of  sampling  refers  to whether  the  element  that will  be  sampled  is more  likely  to  be  an
element of the private, public, or collective self. Thus, if the private self is complex, there are more “private­
self units” that can be sampled, and thus the probability that the private self will be sampled will be high;
correspondingly with the other selves, if they are complex they have a higher probability of being sampled.

In addition  to differences  in  the complexity of  the private, public, and collective self,  the salience of  the
units  that  constitute  these  selves  is  likely  to  be  different.  Units  of  a  particular  self  are  likely  to  interact
among themselves. Each time a unit is activated, adjacent and similar units will increase in salience, as the



3/2/2017 EBSCOhost

http://web.b.ebscohost.com.library.capella.edu/ehost/delivery?sid=33f56378­24c2­4076­a677­49fdc109ee85%40sessionmgr120&vid=2&hid=116&ReturnUrl=ht… 4/29

well­known phenomena of stimulus and response generalization suggest. Thus, the fact that a unit of the
private self (e.g., I am bold) is activated increases the chances that other units of the private self (e.g., “I
am fearless;” even “I am confident”) will become more salient than they were. Salience of a unit increases
its probability of being sampled.

One of many methods  that are available  to study  the self  requires writing 20 sentence completions  that
begin with  “I  am …”  (Kuhn & McPartland,  1954).  The  answers  can  be  content­analyzed  to  determine
whether  they correspond  to  the private, public, or collective self.  If a social group  is part of  the answer
(e.g., I am a son = family; I am a student = educational institution; I am Roman Catholic = religion), one
can classify  the  response as part of  the collective self.  If  the generalized other  is mentioned (e.g.,  I am
liked by most people),  it  is part of the public self. If there is no reference to an entity outside the person
(e.g., I am bold), it can be considered a part of the private self. Experience with this scoring method shows
that coders can reach interrater reliabilities in the .9+ range. The percentage of the collective responses
varies from 0 to 100, with sample means in Asian cultures in the 20 to 52% range and in European and
North  American  samples  between  15  and  19%.  Public­self  responses  are  relatively  rare,  so  sample
means of private­self responses (with student samples) are commonly in the 81 to 85% range. In addition
to such content analyses, one can examine  the availability  (how  frequently a particular group, e.g.,  the
family,  is mentioned) and  the accessibility  (when  is a particular group mentioned  for  the  first  time  in  the
rank­order) of responses (Higgins & King, 1981).

This method  is  useful  because  it  provides  an  operational  definition  of  the  three  kinds  of  selves  under
discussion.  Also,  salience  is  reflected  directly  in  the  measure  of  accessibility,  and  the  complexity  of
particular self is suggested by the availability measure.

Although  this method  has many  advantages,  a multimethod  strategy  for  the  study  of  the  self  is  highly
recommended, because every method has some limitations and convergence across methods increases
the  validity  of  our measurements.  Furthermore,  when methods  are  used  in  different  cultures  in  which
people  have  different  expectations  about  what  can  be  observed,  asked,  or  analyzed,  there  is  an
interaction between culture and method. But when methods converge similarly  in different cultures and
when the antecedents and consequences of the self­construct  in each culture are similar, one can have
greater confidence that the construct has similar or equivalent meanings across cultures.

Other methods  that can  tap aspects of  the self have  included  interviews  (e.g., Lobel,  1984), Q­sorts of
potentially self­descriptive attributes (e.g., Block, 1986),  the Multistage Social  Identity  Inquirer (Zavalloni,
1975; Zavalloni & Louis­Guerin, 1984), and reaction times when responding to whether a specific attribute
is self­descriptive (Rogers, 1981).

The  utility  of  the  distinction  among  the  various  selves  can  be  seen  in  Hogan  and  Cheek  (1983)  and
Breckler and Greenwald (1986). The latter integrates many social psychological phenomena using these
distinctions. However, other distinctions seem to be useful as well, such as the ideal versus actual self, the
desired versus undesired self (Ogilvie, 1987), and discrepancies among various selves that correspond to
distinct emotional states (Higgins, 1987).

The  self  is  dynamic  (Markus  & Wurf,  1987),  so  that  different  elements  of  the  self  will  be  sampled  in
different situations, across time, moods (e.g., Szalay & Deese, 1978), and depending on negotiations the
person has had with others about the way the situation is to be defined. Depending on which elements are
sampled and if the elements have action components, social behavior will be influenced by the particular
self. Sampling of both public and collective elements suggests an allocentric self; sampling of exclusively
private elements suggests an idiocentric self. Of course, in most cases the elements that are sampled are
of all three (private, public, collective) kinds.



3/2/2017 EBSCOhost

http://web.b.ebscohost.com.library.capella.edu/ehost/delivery?sid=33f56378­24c2­4076­a677­49fdc109ee85%40sessionmgr120&vid=2&hid=116&ReturnUrl=ht… 5/29

A  number  of  social  psychological  literatures,  such  as  those  dealing  with  self­monitoring  (e.g.,  Snyder,
1974; Snyder & Gangestad, 1986), self­consciousness (e.g., Carver & Scheier, 1985), and the complexity
of the self (e.g., Linville, 1985), can be related to the distinctions made earlier. High self­monitors sample
the situation and sample the public self more than do low self­monitors, who have a more stable (situation
independent)  self  and  sample  mostly  the  private  self;  the  distinction  between  private  and  public  self­
consciousness  is  obviously  related  to  such  differential  sampling;  highly  complex  selves  should  include
more elements in all three domains of the self, although no research on this seems to have been reported
in the literature, as yet.

I have defined the self as one element of subjective culture (when it  is shared by members of a culture)
and  distinguished  the  private,  public,  and  collective  selves,  and  indicated  that  the  complexity  of  these
selves will depend on cultural variables. The more complex a particular self, the more probable it is that it
will be sampled. Sampling of a particular self will increase the probability that behaviors implicated in this
aspect  of  the  self  will  occur,  when  situations  favor  such  occurrence.  For  example,  data  suggest  that
people from East Asia sample their collective self more frequently than do Europeans or North Americans.
This means  that elements of  their  reference groups, such as group norms or group goals, will be more
salient  among  Asians  than  among  Europeans  or  North  Americans.  In  the  next  section  I  will  describe
cultural variation along certain theoretical dimensions that are useful for organizing the information about
the sampling of different selves, and hence can account for differences in social behavior across cultures.

Cultural Patterns
There is evidence of different selves across cultures (Marsella et al., 1985). However,  the evidence has
not been linked systematically to particular dimensions of cultural variation. This section will define three of
these dimensions.

Cultural complexity

A major  difference  across  cultures  is  in  cultural  complexity.  Consider  the  contrast  between  the  human
bands that existed on earth up to about 15,000 years ago and the life of a major metropolitan city today.
According to archaeological evidence, the bands rarely included more than 30 individuals. The number of
relationships among 30 individuals is relatively small; the number of relationships in a major metropolitan
area  is  potentially  almost  infinite.  The  number  of  potential  relationships  is  one  measure  of  cultural
complexity. Students of this construct have used many others. One can get reliable rank orders by using
information  about  whether  cultures  have  writing  and  records,  fixity  of  residence,  agriculture,  urban
settlements, technical specialization, land transport other than walking, money, high population densities,
many levels of political integration, and many levels of social stratification. Cultures that have all of these
attributes  (e.g.,  the Romans,  the Chinese of  the 5th century B.C., modern  industrial cultures) are quite
complex. As one or more of the aforementioned attributes are missing, the cultures are more simple, the
simplest including the contemporary food gathering cultures (e.g., the nomads of the Kalahari desert).

Additional  measures  of  complexity  can  be  obtained  by  examining  various  domains  of  culture.  Culture
includes  language,  technology,  economic,  political,  and  educational  systems,  religious  and  aesthetic
patterns, social structures, and so on. One can analyze each of these domains by considering the number
of distinct elements that can be identified in it. For example, (a) language can be examined by noting the
number  of  terms  that  are  available  (e.g.,  600  camel­related  terms  in  Arabic;  many  terms  about
automobiles  in English), (b) economics by noting the number of occupations (the U.S. Employment and
Training Administration’s Dictionary of Occupational Titles contains more than 250,000), and (c) religion by
noting the number of different functions (e.g., 6,000 priests in one temple in Orissa, India, each having a



3/2/2017 EBSCOhost

http://web.b.ebscohost.com.library.capella.edu/ehost/delivery?sid=33f56378­24c2­4076­a677­49fdc109ee85%40sessionmgr120&vid=2&hid=116&ReturnUrl=ht… 6/29

different  function). The subject  is  left  to  the specialists  such as Carneiro  (1970),  Lomax  and  Berkowitz
(1972), and Murdock and Provost (1973), who do have reliable ways of measuring the construct.

One  of  the  consequences  of  increased  complexity  is  that  individuals  have  more  and  more  potential
ingroups toward whom they may or may not be loyal. As the number of potential ingroups increases, the
loyalty of  individuals  to any one  ingroup decreases.  Individuals have  the option of giving priority  to  their
personal goals rather than to the goals of an ingroup. Also, the greater the affluence of a society, the more
financial  independence can be turned  into social and emotional  independence, with  the  individual giving
priority to personal rather than ingroup goals. Thus, as societies become more complex and affluent, they
also  can  become  more  individualistic.  However,  there  are  some  moderator  variables  that  modify  this
simple picture,  that will be discussed  later, after  I examine more closely  the dimension of  individualism–
collectivism.

Individualism–collectivism

Individualists  give  priority  to  personal  goals  over  the  goals  of  collectives;  collectivists  either  make  no
distinctions between personal and collective goals, or if they do make such distinctions, they subordinate
their personal goals to the collective goals (Triandis, Bontempo, Villareal, Asai, & Lucca, 1988). Closely
related to this dimension, in the work of Hofstede (1980), is power distance (the tendency to see a large
difference  between  those with  power  and  those without  power). Collectivists  tend  to  be  high  in  power
distance.

Although the terms individualism and collectivism should be used  to characterize cultures and societies,
the terms idiocentric and allocentric should be used to characterize individuals. Triandis, Leung, Villareal,
and  Clack  (1985)  have  shown  that  within  culture  (Illinois)  there  are  individuals  who  differ  on  this
dimension, and the idiocentrics report that they are concerned with achievement, but are lonely, whereas
the allocentrics report low alienation and receiving much social support. These findings were replicated in
Puerto Rico (Triandis et al., 1988). The distinction of terms at the cultural and individual levels of analysis
is useful because it is convenient when discussing the behavior of allocentrics in individualist cultures and
idiocentrics in collectivist cultures (e.g., Bontempo, Lobel, & Triandis, 1989).

In addition to subordinating personal to collective goals, collectivists tend to be concerned about the results
of  their  actions  on  members  of  their  ingroups,  tend  to  share  resources  with  ingroup  members,  feel
interdependent with ingroup members, and feel involved in the lives of ingroup members (Hui & Triandis,
1986).  They emphasize  the  integrity  of  ingroups over  time and de­emphasize  their  independence  from
ingroups (Triandis et al., 1986).

Shweder’s  data  (see  Shweder  &  LeVine,  1984)  suggest  that  collectivists  perceive  ingroup  norms  as
universally  valid  (a  form  of  ethnocentrism).  A  considerable  literature  suggests  that  collectivists
automatically  obey  ingroup  authorities  and  are  willing  to  fight  and  die  to  maintain  the  integrity  of  the
ingroup, whereas they distrust and are unwilling to cooperate with members of outgroups (Triandis, 1972).
However,  the definition of  the  ingroup keeps shifting with  the situation. Common  fate, common outside
threat, and proximity (which  is often  linked to common fate) appear  to be  important determinants of  the
ingroup/outgroup boundary. Although  the  family  is usually  the most  important  ingroup,  tribe, coworkers,
co­religionists, and members of  the same political or social collective or  the same aesthetic or scientific
persuasion  can  also  function  as  important  ingroups.  When  the  state  is  under  threat,  it  becomes  the
ingroup.

Ingroups can also be defined on the basis of similarity (in demographic attributes, activities, preferences,
or institutions) and do influence social behavior to a greater extent when they are stable and impermeable



3/2/2017 EBSCOhost

http://web.b.ebscohost.com.library.capella.edu/ehost/delivery?sid=33f56378­24c2­4076­a677­49fdc109ee85%40sessionmgr120&vid=2&hid=116&ReturnUrl=ht… 7/29

(difficult  to  gain membership  or  difficult  to  leave).  Social  behavior  is  a  function  of  ingroup  norms  to  a
greater extent  in collectivist  than  individualist cultures.  (Davidson, Jaccard, Triandis, Morales, and Diaz­
Guerrero, 1976).

In  collectivist  cultures,  ingroups  influence  a  wide  range  of  social  situations  (e.g.,  during  the  cultural
revolution  in China,  the  state  had what was  perceived  as  “legitimate  influence”  on  every  collective).  In
some cases, the influence is extreme (e.g., the Rev. Jones’s People’s Temple influenced 911 members of
that collective to commit suicide in 1978).

In collectivist cultures, role relationships that  include  ingroup members are perceived as more nurturant,
respectful, and intimate than they are in individualistic cultures; those that include outgroup members are
perceived to be more manipulative and exploitative in collectivist than in individualist cultures (Sinha, 1982;
Triandis, Vassiliou, & Nassiakou, 1968). In other words, more ingroup social relationships are communal
in  the  collectivist  and more  exchange  relationships  can  be  found  in  the  individualist  cultures. Outgroup
relationships follow exchange patterns everywhere.

The distinction between communal and exchange relations (Mills & Clark, 1982) is useful. The attributes of
communal and exchange  relationships  involve a number of  contrasts,  such as  (a)  lack of  clarity  versus
clarity about what  is  to be exchanged, and when and where,  (b) concern  for  the other person’s needs
versus concern for equity, (c) importance of maintaining equality of affect (if one is sad, the other is sad) as
opposed to emotional detachment, (d) inequality of the benefits exchanged versus equality or equity bases
of the benefits exchanged, and (e) benefits are not comparable versus benefits are comparable. Mills and
Clark (1982) gave many examples in which exchange theory (e.g., Thibaut & Kelley, 1959) does not seem
to  provide  adequate  accounts  of  social  behavior,  makes  predictions  about  the  conditions  under  which
exchange theory will be adequate, and tests experimentally some of these predictions. We expect that in
collectivistic  cultures  the  applicability  of  exchange  theories  will  be  more  limited  than  in  individualistic
cultures.

As discussed earlier, over the course of cultural evolution there has been a shift toward individualism (i.e.,
exchange relationships). Content analyses of social behaviors recorded in written texts (Adamopoulos &
Bontempo,  1986)  across  historical  periods  show  a  shift  from  communal  to  exchange  relationships.
Behaviors  related  to  trading  are  characteristic  of  individualistic  cultures,  and  contracts  emancipated
individuals from the bonds of tribalism (Pearson, 1977).

The distribution of collectivism–individualism, according to Hofstede’s (1980) data, contrasts most of  the
Latin American, Asian, and African cultures with most of the North American and Northern and Western
European cultures. However, many cultures are close to the middle of the dimension, and other variables
are  also  relevant.  Urban  samples  tend  to  be  individualistic,  and  traditional–rural  samples  tend  toward
collectivism within  the same culture  (e.g., Greece  in  the work of Doumanis, 1983; Georgas, 1989; and
Katakis, 1984). Within the United States one can find a good deal of range on this variable, with Hispanic
samples much more collectivist than samples of Northern and Western European backgrounds (G. Marin
& Triandis, 1985).

The major antecedents of individualism appear to be cultural complexity and affluence. The more complex
the culture,  the greater  the number of  ingroups  that one may have, so  that a person has  the option of
joining ingroups or even forming new ingroups. Affluence means that the individual can be independent of
ingroups. If the ingroup makes excessive demands, the individual can leave it. Mobility is also important.
As  individuals  move  (migration,  changes  in  social  class)  they  join  new  ingroups,  and  they  have  the
opportunity to join ingroups whose goals they find compatible with their own. Furthermore, the more costly
it is in a particular ecology for an ingroup to reject ingroup members who behave according to their own



3/2/2017 EBSCOhost

http://web.b.ebscohost.com.library.capella.edu/ehost/delivery?sid=33f56378­24c2­4076­a677­49fdc109ee85%40sessionmgr120&vid=2&hid=116&ReturnUrl=ht… 8/29

goals  rather  than according  to  ingroup goals,  the more  likely are people  to act  in accordance with  their
personal goals, and thus the more individualistic is the culture. Such costs are high when the ecology is
thinly populated. One can scarcely afford to reject a neighbor  if one has only one neighbor. Conversely,
densely  populated  ecologies  are  characterized  by  collectivism,  not  only  because  those  who  behave
inappropriately  can  be  excluded,  but  also  because  it  is  necessary  to  regulate  behavior more  strictly  to
overcome problems of crowding.

As rewards from ingroup membership increase, the more likely it is that a person will use ingroup goals as
guides for behavior. Thus, when ingroups provide many rewards (e.g., emotional security, status, income,
information,  services,  willingness  to  spend  time  with  the  person)  they  tend  to  increase  the  person’s
commitment to the ingroup and to the culture’s collectivism.

The size of ingroups tends to be different in the two kinds of cultures. In collectivist cultures, ingroups tend
to be small (e.g., family), whereas in individualist cultures they can be large (e.g., people who agree with
me on important attitudes).

Child­rearing patterns are different in collectivist and individualist cultures. The primary concern of parents
in  collectivist  cultures  is  obedience,  reliability,  and  proper  behavior.  The  primary  concern  of  parents  in
individualistic  cultures  is  self­reliance,  independence,  and  creativity.  Thus,  we  find  that  in  simple,
agricultural  societies,  socialization  is  severe  and  conformity  is  demanded  and  obtained  (Berry,  1967,
1979).  Similarly,  in  working­class  families  in  industrial  societies,  the  socialization  pattern  leads  to
conformity (Kohn, 1969, 1987).  In more  individualist  cultures such as  food gatherers  (Berry,  1979) and
very  individualistic cultures such as the United States,  the child­rearing pattern emphasizes self­reliance
and  independence; children are allowed a good deal of autonomy and are encouraged  to explore  their
environment. Similarly,  creativity and self­actualization are more  important  traits and are emphasized  in
child­rearing in the professional social classes (Kohn, 1987).

It is clear that conformity is functional in simple, agricultural cultures (if one is to make an irrigation system,
each person should do part of the job in a well­coordinated plan) and in working­class jobs (the boss does
not want subordinates who do their own thing). Conversely, it is disfunctional in hunting cultures, in which
one must be ingenious, and in professional jobs, in which one must be creative. The greater the cultural
complexity, the more is conformity to one ingroup disfunctional, inasmuch as one cannot take advantage of
new opportunities available in other parts of the society.

The smaller the family size, the more the child is allowed to do his or her own thing. In large families, rules
must be imposed, otherwise chaos will occur. As societies become more affluent (individualistic), they also
reduce  the  size  of  the  family,  which  increases  the  opportunity  to  raise  children  to  be  individualists.
Autonomy in child­rearing also  leads to  individualism. Exposure to other cultures (e.g.,  through travel or
because of societal heterogeneity) also increases individualism, inasmuch as the child becomes aware of
different norms and has to choose his or her own standards of behavior.

Although both collectivism and individualism have elements that are characteristic of all collectivist and all
individualist  cultures  (Triandis,  1978),  there  are  also  culture­specific  collectivist  and  culture­specific
individualist elements. There is a large literature that described cultural patterns, that cannot be reviewed
here. Interested readers can find details about the culture­specific forms of these cultural patterns in the
following  publications:  for  collectivism  in  Africa  (Holzberg, 1981),  Bali  (Geertz,  1963),  China  (Deem  &
Salaman,  1985;  Feather,  1986;  Hsu,  1981;  Hui,  1984;  Wu,  1985;  Yang,  1986),  Egypt  (Rugh,  1985),
Greece  (Doumanis,  1983;  Katakis,  1984;  Triandis,  1972),  India  (Sinha,  1982),  Italy  (Banfield,  1958;
Strodtbeck, 1958), Japan (Caudill & Scarr, 1962; Lebra, 1976; Mendenhall & Oddou, 1986), among U.S.
Jews (Strodtbeck, 1958), Latin America (Diaz­Guerrero, 1979; Holtzman, Diaz­Guerrero, & Swartz, 1975;



3/2/2017 EBSCOhost

http://web.b.ebscohost.com.library.capella.edu/ehost/delivery?sid=33f56378­24c2­4076­a677­49fdc109ee85%40sessionmgr120&vid=2&hid=116&ReturnUrl=ht… 9/29

Marin & Triandis, 1985; Tallman, Marotz­Baden, & Pindas, 1983; Triandis, Marin, Hui, Lisansky, & Ottati,
1984;  Triandis,  Marin,  Lisansky,  &  Betancourt,  1984),  Navaho  tribes  (Northrop,  1949),  Philippines
(Church,  1987;  Guthrie,  1961),  Turkey  (Basaran,  1986),  the  USSR  (Kaiser,  1984),  and  in  U.S.
corporations (Whyte, 1956). The contrasting pattern of individualism is best described for the case of the
United States  in  such publications  as Bellah, Madsen,  Sullivan,  Swindler,  and  Tipton  (1985), Kerlinger
(1984), Wallach  and Wallach  (1983),  and Waterman  (1984).  Decision making  differs  in  collectivist  and
individualist  cultures  (Gaenslen, 1986).  A  summary  of  the  common  elements  that  characterize  the  two
cultural patterns can be found in Triandis et al., (1988).

Tight versus loose cultures

In collectivist cultures,  ingroups demand  that  individuals conform  to  ingroup norms,  role definitions, and
values. When  a  society  is  relatively  homogeneous,  the  norms  and  values  of  ingroups  are  similar.  But
heterogeneous societies have groups with dissimilar norms. If an ingroup member deviates from ingroup
norms,  ingroup members may  have  to make  the  painful  decision  of  excluding  that  individual  from  the
ingroup.  Because  rejection  of  ingroup members  is  emotionally  draining,  cultures  develop  tolerance  for
deviation  from group norms. As a result, homogeneous cultures are often rigid  in  requiring  that  ingroup
members behave according  to  the  ingroup norms. Such cultures are  tight. Heterogeneous cultures and
cultures  in  marginal  positions  between  two major  cultural  patterns  are  flexible  in  dealing  with  ingroup
members who  deviate  from  ingroup  norms.  For  example,  Japan  is  considered  tight,  and  it  is  relatively
homogeneous. Thailand is considered loose, and it is in a marginal position between the major cultures of
India and China; people are pulled in different directions by sometimes contrasting norms, and hence they
must be more flexible in imposing their norms. In short, tight cultures (Pelto, 1968) have clear norms that
are  reliably  imposed.  Little  deviation  from  normative  behavior  is  tolerated,  and  severe  sanctions  are
administered to those who deviate. Loose cultures either have unclear norms about most social situations
or tolerate deviance from the norms. For example, it is widely reported in the press that Japanese children
who  return  to  Japan  after  a  period  of  residence  in  the West,  are  criticized most  severely  by  teachers
because  their  behavior  is  not  “proper.”  Japan  is  a  tight  culture  in  which  deviations  that  would  be
considered  trivial  in  the West  (such as bringing Western  food  rather  than Japanese  food  for  lunch) are
noted and criticized. In loose cultures, deviations from “proper” behavior are tolerated, and in many cases
there  are  no  standards  of  “proper”  behavior.  Theocracies  are  prototypical  of  tight  cultures,  but  some
contemporary relatively homogeneous cultures (e.g., the Greeks, the Japanese) are also relatively tight. In
a  heterogeneous  culture,  such  as  the United States,  it  is more  difficult  for  people  to  agree  on  specific
norms, and even more difficult to impose severe sanctions. Geographic mobility allows people to leave the
offended  communities  in  ways  that  are  not  available  in more  stable  cultures.  Urban  environments  are
more  loose  than  rural  environments,  in  which  norms  are  clearer  and  sanctions  can  be  imposed more
easily. Prototypical of loose cultures are the Lapps and the Thais. In very tight cultures, according to Pelto,
one  finds  corporate  control  of  property,  corporate  ownership  of  stored  food  and  production  power,
religious figures as leaders, hereditary recruitment into priesthood, and high levels of taxation.

The latter list of attributes suggests that collectivism and tightness are related, but the two cultural patterns
can be kept distinct  for analytical purposes.  It  is  theoretically possible  for a group  to be collectivist  (give
priority  to  ingroup goals) yet allow considerable deviation  from group norms before  imposing sanctions.
For example, a group may have the norm that group goals should be given priority over personal goals,
but may do nothing when individuals deviate substantially from that norm. A case reported in the Chinese
press (Peking Daily, May 1987) is interesting: A student, whose behavior was bizarre, was assumed to be
an “individualist” and was not diagnosed as mentally ill until he killed a fellow student, at which point the
authorities took action. China is a collectivist, but “relatively” loose culture.



3/2/2017 EBSCOhost

http://web.b.ebscohost.com.library.capella.edu/ehost/delivery?sid=33f56378­24c2­4076­a677­49fdc109ee85%40sessionmgr120&vid=2&hid=116&ReturnUrl=h… 10/29

The intolerance of inappropriate behavior characteristic of tight cultures does not extend to all situations. In
fact, tight cultures are quite tolerant of foreigners (they do not know better), and of drunk, and mentally ill
persons. They may even have rituals in which inappropriate behavior is expected. For example, in a tight
culture such as Japan one finds the office beer party as a ritual institution, where one is expected to get
drunk and to tell the boss what one “really” thinks of him (it is rarely her). Similarly, in loose cultures, there
are specific situations in which deviance is not tolerated. For example, in Orissa (India), a son who cuts his
hair the day after his father dies is bound to be severely criticized, although the culture is generally loose.

Relationships among dimensions of cultural variation

Individualism  is  related  to  complexity  according  to  a  curvilinear  function,  because  protoindividualism  is
found in nomadic groups of food gatherers. Such groups, although characterized by intensive involvement
with  a  family  or  band,  allow  individuals  to  have  considerable  freedom  of  action  outside  the  collective
because it is more effective to gather food in a dispersed rather than in a collective manner. In agricultural
societies one finds high levels of collectivism, and most theocracies have an agricultural basis. In modern
industrial settings one finds neoindividualism, in which, again, a small group, the family or the work group,
plays  an  important  role  in  determining  behavior,  but  the  individual  has  considerable  freedom  of  action
outside  the  group.  Because  complexity  increases  from  food  gathering,  to  agricultural,  to  industrial
societies, the relationship of individualism and complexity is curvilinear.

Child­rearing patterns also follow a curvilinear pattern with complexity. Simple food gathering and hunting
cultures  tend  to  socialize  their  children  with  emphasis  on  independence  and  self­reliance;  agricultural,
more complex cultures, tend to emphasize obedience; very complex industrial cultures, particularly among
cognitive  complex  (professionals,  upper  class)  subsamples,  emphasize,  again,  independence  and  self
reliance (Berry, 1967, 1979; Kohn, 1969, 1987).

Cultural  complexity  and  tightness  are  not  related;  it  is  possible  to  identify  types  of  cultures  in  the  four
quadrants  defined  by  these  two  variables:  Boldt  (1978)  has  described  the  loose/complex  quadrant  as
characteristic of the industrial democracies, the tight/complex quadrant as characteristic of the totalitarian
industrial states, the loose/simple quadrant as characteristic of hunters and gatherers, and the tight/simple
quadrant as characteristic of the agricultural simple cultures.

Finally,  the  relationship  between  collectivism  and  tightness  is  likely  to  be  linear,  but  probably  not  very
strong.  Because  the  two  constructs  have  different  antecedents  (collectivism  =  common  fate,  limited
resources that must be divided in order to survive; tightness = cultural homogeneity, isolation from external
cultural influences), we can expect many exceptions from the pattern of tightness and collectivism versus
looseness and individualism.

I  have  defined  the  dimensions  of  cultural  complexity,  individualism,  and  tightness.  In  the  next  section  I
examine how these dimensions  influence  the probability  that  the private, public, or collective self will be
sampled, and hence the patterns of social behavior that are most likely in different cultures.

Culture and Self
Culture is to society what memory is to the person. It specifies designs for living that have proven effective
in the past, ways of dealing with social situations, and ways to think about the self and social behavior that
have been reinforced in the past. It includes systems of symbols that facilitate interaction (Geertz, 1973),
rules of  the game of  life  that have been shown  to  “work”  in  the past. When a person  is socialized  in a
given culture, the person can use custom as a substitute for thought, and save time.



3/2/2017 EBSCOhost

http://web.b.ebscohost.com.library.capella.edu/ehost/delivery?sid=33f56378­24c2­4076­a677­49fdc109ee85%40sessionmgr120&vid=2&hid=116&ReturnUrl=h… 11/29

The  three dimensions of  cultural  variation  just described  reflect  variations  in culture  that have emerged
because  of  different  ecologies,  such  as ways  of  surviving.  Specifically,  in  cultures  that  survive  through
hunting or food gathering, in which people are more likely to survive if they work alone or in small groups
because game is dispersed, individualism emerges as a good design for living. In agricultural cultures, in
which  cooperation  in  the  building  of  irrigation  systems  and  food  storage  and  distribution  facilities  is
reinforced, collectivists designs  for  living emerge.  In complex,  industrial  cultures,  in which  loosely  linked
ingroups produce the thousands of parts of modern machines (e.g., a 747 airplane), individuals often find
themselves in situations in which they have to choose ingroups or even form their own ingroups (e.g., new
corporation). Again,  individualistic designs  for  living become more  functional.  In homogeneous cultures,
one  can  insist  on  tight  norm  enforcement;  in  heterogeneous,  or  fast  changing,  or  marginal  (e.g.,
confluence of two major cultural traditions) cultures, the imposition of tight norms is difficult because it  is
unclear whose norms are to be used. A loose culture is more likely in such ecologies.

Over  time,  cultures  become  more  complex,  as  new  differentiations  prove  effective.  However,  once
complexity  reaches  very  high  levels,  moves  toward  simplification  emerge  as  reactions  to  too  much
complexity. For example, in art styles, the pendulum has been swinging between the “less is more” view of
Oriental  art  and  the  “more  is  better”  view  of  the  Roccoco  period  in  Europe.  Similarly,  excessive
individualism  may  create  a  reaction  toward  collectivism,  and  excessive  collectivism,  a  reaction  toward
individualism; or tightness may result from too much looseness, and looseness from too much tightness.
Thus, culture is dynamic, ever changing.

Similarly the self  is dynamic, ever changing. It changes in different environments (e.g., school vs. home,
see McGuire, McGuire, & Cheever, 1986), when the group climates are different (e.g., Aronson, 1986), or
when drugs are used (e.g., Hull, 1986).

The three dimensions of cultural variation described earlier are systematically  linked to different kinds of
self. In this section I provide hypotheses linking culture and self.

Individualism–Collectivism
Child­rearing  patterns  in  individualistic  cultures  tend  to  emphasize  self­reliance,  independence,  finding
yourself,  and  self­actualization. As  discussed earlier,  such  child­rearing  increases  the  complexity  of  the
private self, and because there are more elements of the private self to be sampled, more are sampled.
Thus,  the  probability  that  the  private  rather  than  the  other  selves  will  be  sampled  increases  with
individualism. Conversely, in collectivist cultures, child­rearing emphasizes the importance of the collective;
the collective self is more complex and more likely to be sampled.

The  expected  lower  rates  of  sampling  of  the  collective  self  in  individualistic  cultures  was  obtained  by
Triandis  in  research  to  be  reported.  University  of  Hawaii  students  of  Northern  European  backgrounds
were compared with University of Hawaii  students of Japanese, Chinese, or Filipino backgrounds. The
mean  percentages  of  their  responses  that  referred  to  a  “social  category”  (family,  ethnicity,  occupation,
institution, religious group, or gender), after completing 20 sentences that started with “I am …,” were 17
to  21  for  students  of  different  European  backgrounds  and  19  to  29  for  students  of  Asian  and  Pacific
backgrounds. When  a  sample  of  students  from  the University  of  Illinois  (n  =  159) was  compared with
another sample  from Hawaii  (n = 64),  the mean social  category  responses  from  Illinois were 19% and
from Hawaii 29%. Social psychology students (n = 118) from the University of Athens, Greece, who were
found to be quite individualistic by other measurements, had a mean of 15%; social psychology students
from the University of Hong Kong (n = 112), who are fast becoming individualistic but still have collectivist
tendencies, had a mean of 20%; university graduates from the Peoples’ Republic of China (PRC; n = 34)
attending a course taught by Triandis had a mean of 52%.



3/2/2017 EBSCOhost

http://web.b.ebscohost.com.library.capella.edu/ehost/delivery?sid=33f56378­24c2­4076­a677­49fdc109ee85%40sessionmgr120&vid=2&hid=116&ReturnUrl=h… 12/29

One can ask what social categories constituted these percentages. An Illinois sample of 188 men and 202
women  indicated that  family and educational  institution were the most  important categories. Family was
more important for the women (2.0 average availability vs. 1.4 for men, p < .001; average accessibility of
12 for women vs. 9 for men, p < .000), but athletic club was more important for men than for women (1.2
in availability vs. 0.5, p < .000; 8 in accessibility vs. 4, p < .000, respectively). Gender was more accessible
to the women than to the men (11 vs. 8, p < .002, respectively). Similarly, family was most important for
the PRC sample. Athletic club, religion, age, and race were categories used by Americans but not by the
PRC, whereas work unit, Communist Party, and “mass clubs” (e.g., chess club) were used by the PRC
but not by the American samples. The Greek samples were like the U.S. sample; specifically, the Greek
women were much  like  the U.S. women (e.g., gender was more  important  for  them than  it was for  the
Greek men).

Of  course,  samples  of  students  are  unusual  (Sears, 1986),  and  from  our  theoretical  perspective,  they
should be highly  individualistic.  It seems likely  that nonliterate populations, with few ingroups, will give a
larger percentage of  their  responses as social categories. Furthermore, keeping  literacy  levels constant,
one  would  expect  a  curvilinear  relationship  between  the  hunting/gathering–agricultural–industrial
continuum and percentage social category, with a maximum to be obtained in agricultural samples.

Social  class  should  also moderate  the  sampling  of  the  collective  self.  One  expects  upper­middle­  and
upper­class individuals to sample the collective self  less frequently than lower class individuals, although
lower  lower­class  individuals  may  again  sample  more  the  private  self.  This  expectation  derives  from
reliable  differences  in  child­rearing  patterns  (Kohn, 1969, 1987),  which  indicate  that  in  many  societies
(Italy, Japan, Poland, the U.S.) child­rearing emphasizes conformity to family norms in the lower classes
and self­direction, creativity, and  independence  from  the  ingroup  in  the upper social classes. The  lower
lower class might be an exception, because  the evidence  (see Triandis, 1976)  is  that,  in  that  case,  the
social environment often appears to them to be chaotic. It seems difficult to sample chaos.

The  less  people  sample  the  collective  self,  the  more  confusing  should  be  their  social  identity.  This  is
consistent with Tajfel’s (1978) definition of identity, Baumeister’s (1986a) discussion of the trivialization of
ascribed attributes between the 16th and the 20th centuries, and Dragonas’s (1983) studies of  the self­
concepts of 11­ and 12­year­olds in small villages, transitional cities, and a large city.

Factors that increase ethnocentrism (LeVine & Campbell, 1972), such as external threat, competition with
outgroups, and common fate, should also increase the probability that the collective self will be sampled.

Homogeneous  relatively  isolated cultures  tend  to be  tight, and  they will  sample  the collective self more
than heterogeneous,  centrally  located cultures. This  follows  from perceptual mechanisms  that are well­
known. Quattrone (1986) reviewed perceptual studies that indicate that people who have few exposures
to stimuli that have both common and distinct features tend to notice and remember the common elements
first  and  the  diverse  elements  only  after  many  exposures  to  the  stimulus  set.  Homogeneous,  isolated
cultures are primarily exposed to their particular ingroups, and so are likely to sample the collective self.

As  indicated  earlier,  collectivism  is  associated  with  childrearing  patterns  that  emphasize  conformity,
obedience,  and  reliability.  Such  patterns  are  usually  associated with  rewards  for  conformity  to  ingroup
goals, which leads to internalization of the ingroup goals. Thus, people do what is expected of them, even
if that is not enjoyable. Bontempo et al. (1989) randomly assigned subjects from a collectivist (Brazil) and
an  individualist  (U.S.)  culture  to  two  conditions  of  questionnaire  administration:  public  and  private.  The
questionnaire contained questions about how the subject was likely to act when the ingroup expected a
behavior  that  was  costly  to  the  individual  (e.g.,  visit  a  friend  in  the  hospital,  when  this  was  time
consuming). Both of  the questions How should  the person act? and How enjoyable would  it be  to act?



3/2/2017 EBSCOhost

http://web.b.ebscohost.com.library.capella.edu/ehost/delivery?sid=33f56378­24c2­4076­a677­49fdc109ee85%40sessionmgr120&vid=2&hid=116&ReturnUrl=h… 13/29

were measured.  It  was  found  that  Brazilians  gave  the  same  answers  under  both  the  anonymous  and
public conditions. Under both conditions  they  indicated  that  they would do what was expected of  them.
The U.S. sample indicated they would do what was expected of them in the public but not in the private
condition.  The  U.S.  group’s  private  answers  indicated  that  the  subjects  thought  that  doing  the  costly
behaviors  was  unlikely,  and  certainly  not  enjoyable.  Under  the  very  same  conditions  the  Brazilians
indicated that they thought the costly prosocial behaviors were likely and enjoyable. In short, the Brazilians
had internalized the ingroup norms so that conformity to the ingroup appeared enjoyable to them.

When  ingroups have  resources  that allow  them  to  reward  those who conform with  ingroup norms and
provide sanctions to those who do not conform, one expects individuals to sample the collective self more
than  when  ingroups  do  not  have  such  resources.  This  is  derived  directly  from  behavior  theory.
Anthropological  observations  are  also  consistent  with  it.  For  example,  in  the  case  of  extreme  lack  of
resources,  such  as  was  observed  among  the  Ik  (Turnbull,  1972),  basic  family  structures  and  norms
became irrelevant and did not regulate behavior.

The  size  of  ingroups  has  some  relevance  to  the  question  of  sampling  of  the  collective  self.  Very  large
ingroups (e.g., mankind) have very few (e.g., survival) and unclear goals and norms. The very definition of
norm  implies  agreement. When  the  ingroup  is  large  it  is  unlikely  that monolithic  conceptions  of  correct
behavior will be found. Also, small ingroups, such as the nuclear family, can notice deviations from norms
more readily and provide sanctions. Thus, we expect that the larger the size of the ingroup, the lower the
probability  that  the collective self will be sampled. The data  from Hawaii and  Illinois, mentioned earlier,
agree with this derivation. For example, the religious group (e.g., I am Roman Catholic)  is clearly larger
than the family and was mentioned less frequently than an educational institution (e.g., I am a student at
the  University  of  Hawaii),  occupation  (e.g.,  I  am  a  computer  programmer),  ethnic  group  (e.g.,  I  am  a
Japanese American), or the family. Very large ingroups (I am a citizen of the world) were mentioned by
only 2 individuals out of a sample of 183.

Observations indicate that the extent to which an ingroup makes demands on individuals in few or in many
areas shows considerable variance. For example,  in  the United States, states make very  few demands
(e.g., pay your income tax), whereas in China during the cultural revolution, the Communist Party made
demands in many areas (artistic expression, family life, political behavior, civic action, education, athletics,
work groups, even location, such as where to live). It seems plausible that the more areas of one’s life that
are affected by an  ingroup,  the more  likely  the  individual  is  to sample  the collective self. We do not yet
have such data, but plan to collect them.

When individuals have few ingroups, they are more dependent on them. It follows that they are more likely
to  sample  the  collective  self when  they  have  fewer  than when  they  have many  ingroups. When many
ingroups are salient, conflicting norms lead individuals to turn inward to decide what to do. Thus, they are
more  likely  to  sample  the  private  self.  But  the  resources  available  to  the  ingroups  will  moderate  this
tendency. An ingroup with large resources (e.g., a rich family) can “control” the individual even when other
ingroups make  conflicting  demands.  As  conflict  among  ingroups  increases,  the  individual  will  be more
aware of the ingroups in conflict and hence will be more likely to sample the collective self.

Ingroups clearly vary in stability. A friendship group formed at a Saturday night party will have an impact
during the period  it  is  in existence, but will have  little  influence  later.  If an  individual has stable  ingroups
there is a greater probability that the collective self will be sampled. Also, stable ingroups can reward and
punish over long time periods, and thus will have to be considered by individuals more often than unstable
ingroups.



3/2/2017 EBSCOhost

http://web.b.ebscohost.com.library.capella.edu/ehost/delivery?sid=33f56378­24c2­4076­a677­49fdc109ee85%40sessionmgr120&vid=2&hid=116&ReturnUrl=h… 14/29

We expect people in the more complex, individualistic, and loose cultures to sample the private self more
than the public self, because complexity, individualism, and looseness lead to a more complex private self.
Complexity means that if a person is not accepted by an ingroup, there will be other ingroups to which to
turn; individualism means that the individual is not so attached to the ingroup that conformity to the ingroup
is always essential; looseness means that if the person acts consistently with the private self, the ingroup
will tolerate the behavior. Conversely, in collectivism, the opposite conditions are important; hence, there is
more sampling of  the public self. This  is particularly the case if  the culture  is both collectivist and tight.  I
discuss the sampling of the private and public selves more extensively under cultural tightness.

Tight–Loose Cultures
Homogeneous,  relatively  isolated cultures  tend  to be  tight, and  they will sample  the collective self more
than will  heterogeneous,  centrally  located  cultures.  The more  homogeneous  the  culture,  the more  the
norms  will  be  clear  and  deviation  from  normative  behavior  can  be  punished.  Cultural  heterogeneity
increases the confusion regarding what is correct and proper behavior. Also, cultural marginality tends to
result  in  norm  and  role  conflict  and  pressures  individuals  toward  adopting  different  norms.  Because
rejection of the ingroup members who have adopted norms of a different culture can be costly, individuals
moderate  their need  to make  their  ingroup members conform to  their  ideas of proper behavior. So,  the
culture becomes loose (i.e., tolerant of deviations from norms).

The  looser  the  culture,  the  more  the  individual  can  choose  what  self  to  sample.  If  several  kinds  of
collective self are available, one may choose to avoid norm and role conflict by rejecting all of them and
developing  individual conceptions of proper behavior. Thus, sampling of  the private self  is more  likely  in
loose cultures and sampling of the collective self is more likely in tight cultures. Also, tight cultures tend to
socialize their children by emphasizing the expectations of the generalized other. Hence, the public self will
be complex and will be more likely to be sampled. In other words, tight cultures tend to sample the public
and collective self, whereas loose cultures tend to sample the private self.

When the culture is both collectivist and tight, then the public self is extremely likely to be sampled. That
means people act “properly,” as that is defined by society, and are extremely anxious in case they do not
act  correctly.  Their  private  self  does  not  matter.  As  a  result,  the  private  and  public  selves  are  often
different. Doi (1986) discussed this point extensively, comparing the Japanese public self (tatemae) with
the  private  self  (honne).  He  suggested  that  in  the  United  States  there  is  virtue  in  keeping  public  and
private  consistent  (not  being  a  hypocrite).  In  Japan,  proper  action matters. What  you  feel  about  such
action  is  irrelevant.  Thus,  the  Japanese  do  not  like  to  state  their  personal  opinions,  but  rather  seek
consensus.

Consistently  with  Doi’s  (1986)  arguments  is  Iwao’s  (1988)  research.  She  presented  scenarios  to
Japanese and Americans and asked them to judge various actions that could be appropriate responses to
these situations. For example, one scenario (daughter brings home person from another race) included as
a possible response “thought that he would never allow them to marry but told them he was in favor of
their marriage.” This response was endorsed as the best by 44% of the Japanese sample but by only 2%
of the Americans; it was the worse in the opinion of 48% of the Americans and 7% of the Japanese.

Although the private self may be complex, this does not mean that it will be communicated to others if one
can avoid such communication. In fact, in tight cultures people avoid disclosing much of the self, because
by disclosing they may reveal some aspect of the self that others might criticize. In other words, they may
be aware of the demands of the generalized other and avoid being vulnerable to criticism by presenting
little  of  this  complex  self  to  others.  Barlund  (1975)  reported  studies  of  the  self­disclosure  to  same­sex
friend,  opposite­sex  friend,  mother,  father,  stranger,  and  untrusted  acquaintance  in  Japan  and  in  the



3/2/2017 EBSCOhost

http://web.b.ebscohost.com.library.capella.edu/ehost/delivery?sid=33f56378­24c2­4076­a677­49fdc109ee85%40sessionmgr120&vid=2&hid=116&ReturnUrl=h… 15/29

United  States.  The  pattern  of  self­disclosure  was  the  same—that  is,  more  to  same­sex  friend,  and
progressively less to opposite­sex friend, mother, father, stranger, and least to the untrusted acquaintance.
However,  the amount disclosed  in each  relationship was about 50% more  in  the United States  than  in
Japan.

Cultural Complexity
The more complex the culture, the more confused is likely to be the individual’s identity. Dragonas (1983)
sampled  the  self­concepts  of  11­  and  12­year­olds  in  Greek  small  villages  (simple),  traditional  cities
(medium),  and  large  cities  (complex)  cultures. She  found  that  the more  complex  the  culture,  the more
confusing was  the  identity. Similarly, Katakis (1976, 1978, 1984)  found  that  the children of  farmers and
fisherman, when asked what  they would be when they are old, unhesitatingly said farmer or  fisherman,
whereas in the large cities the responses frequently were of the “I will find myself” variety. Given the large
number of  ingroups that are available  in a complex environment and following the logic presented here,
individuals may well opt for sampling their private self and neglect the public or collective selves.

Content of Self in Different Cultures
The specific content of the self in particular cultures will reflect the language and availability of mythological
constructs of that culture. Myths often provide ideal types that are incorporated in the self forged in a given
culture (Roland, 1984a). For example, peace of mind and being free of worries have been emphasized as
aspects  of  the  self  in  India  (Roland,  1984b)  and  reflect  Indian  values  that  are  early  recognizable  in
Hinduism  and  Buddhism  (which  emerged  in  India).  Mythological,  culture­specific  constructs  become
incorporated  in  the  self  (Sinha,  1982,  1987b).  Roland  (1984b)  claimed  that  the  private  self  is  more
“organized around ‘we’, ‘our’ and ‘us’ …” (p. 178) in India than in the West. But particular life events may
be  linked  to more  than one kind of  self. For example, Sinha  (1987b)  found  that  the  important goals of
Indian managers are their own good health and the good health of their family (i.e., have both private and
collective self­elements).

Sinha  (personal  communication, November  1985)  believes  the  public  self  is  different  in  collectivist  and
individualist cultures. In individualistic cultures it is assumed that the generalized other will value autonomy,
independence, and self­reliance, and thus  individuals will attempt to act  in ways that will  impress others
(i.e.,  indicate  that  they have  these attributes). To be distinct and different are highly valued, and people
find innumerable ways to show themselves to others as different (in dress, possessions, speech patterns).
By  contrast,  in  collectivist  cultures,  conformity  to  the  other  in  public  settings  is  valued.  Thus,  in  a
restaurant, everyone orders the same food (in traditional restaurants, only the visible leader gets a menu
and orders for all). The small inconvenience of eating nonoptimal food is more than compensated by the
sense of solidarity  that such actions generate.  In collectivist cultures, being “nice”  to  ingroup others  is a
high value, so that one expects in most situations extreme politeness and a display of harmony (Triandis,
Marin, Lisansky, & Betancourt, 1984). Thus,  in collectivist cultures,  the public self  is an extension of  the
collective  self.  One  must  make  a  good  impression  by  means  of  prosocial  behaviors  toward  ingroup
members, acquaintances, and others who may become ingroup members. At the same time, one can be
quite  rude  to  outgroup  members,  and  there  is  no  concern  about  displaying  hostility,  exploitation,  or
avoidance of outgroup members.

The  collective  self,  in  collectivist  cultures,  may  be  structured  in  concentric  circles  (Hsu,  1985).  Hsu
distinguishes  eight  layers,  from  the  unconscious  self  to  the  self  facing  the  “outer  world”  of  strangers.
However, this much refinement of concepts seems difficult to test empirically.

The collective self  in collectivist cultures includes elements such as “I am philotimos” (traditional Greece,
meaning “I must act as is expected of me by my family and friends”; see Triandis, 1972), “I must sacrifice



3/2/2017 EBSCOhost

http://web.b.ebscohost.com.library.capella.edu/ehost/delivery?sid=33f56378­24c2­4076­a677­49fdc109ee85%40sessionmgr120&vid=2&hid=116&ReturnUrl=h… 16/29

myself  for my  ingroup,”  “I  feel  good when  I  display affection  toward my  ingroup,” and  “I must maintain
harmony  with  my  ingroup  even  when  that  is  very  disagreeable.”  The  person  is  less  self­contained  in
collectivist than in individualistic cultures (Roland, 1984b, p. 176).

Identity is defined on the basis of different elements in individualistic and collectivist cultures. Individualistic
cultures  tend  to  emphasize  elements  of  identity  that  reflect  possessions—what  do  I  own,  what
experiences have I had, what are my accomplishments (for scientists, what is my list of publications). In
collectivist  cultures,  identity  is  defined  more  in  terms  of  relationships—I  am  the  mother  of  X,  I  am  a
member of family Y, and I am a resident of Z. Furthermore, the qualities that are most important in forming
an identity can be quite different. In Europe and North America, being logical, rational, balanced, and fair
are  important attributes;  in Africa, personal style, ways of moving,  the unique spontaneous self, sincere
self­expression,  unpredictability,  and  emotional  expression  are  most  valued.  The  contrast  between
classical music (e.g., Bach or Mozart) and jazz reflects this difference musically.

Consequences of Sampling the Private and Collective Self
In the previous section I examined the relationship between the three dimensions of cultural variation and
the probabilities of differential sampling of the private, public, and collective selves. In this section I review
some of the empirical literature that is relevant to the theoretical ideas just presented.

An  important consequence of sampling  the collective self  is  that many of  the elements of  the collective
become salient. Norms, roles, and values (i.e., proper ways of acting as defined by the collective) become
the “obviously” correct ways to act. Behavioral  intentions reflect such processes. Thus, the status of  the
other  person  in  the  social  interaction—for  example,  is  the  other  an  ingroup  or  an  outgroup member—
becomes quite salient. Consequently, in collectivist cultures, individuals pay more attention to ingroups and
outgroups and moderate  their behavior accordingly,  than  is  the case  in  individualistic cultures  (Triandis,
1972).

Evidence in support of this point has been provided by a study of Gudykunst, Yoon, and Nishida (1987),
who had subjects from Korea (very collectivist), Japan (somewhat collectivist), and the United States (very
individualistic  culture)  interact  with  ingroup members  (classmates)  and  outgroup members  (strangers).
After the interaction, the subjects rated several attributes of the interaction, such as the degree of intimacy,
depth, breadth, coordination, and the difficulty they experienced during the interaction. A LISREL analysis
showed  the  same  structures  of  the  rated  attributes  in  the  three  cultures.  The  factors  were  called
personalization  (intimate,  deep,  broad,  flexible,  spontaneous,  smooth,  and  satisfying  interactions),
synchronization (effortless, well coordinated), and difficulty. As expected, in collectivist cultures, interacting
with  ingroup members was more personalized and synchronized and  less difficult  than  in  individualistic
cultures. The difference when interacting with the ingroup and the outgroup was larger in the collectivist
than  in  the  individualist  cultures.  The  size  of  t  tests  for  the  ingroup  versus  the  outgroup  ratings  of  the
interaction is suggestive. Although all of them were significant at p < .001, their sizes were as follows: for
personalization, United States, 5.9, Japan, 9.9, and Korea, 12.2; for synchronization, United States, 7.1,
Japan, 8.9, and Korea, 9.2; and for difficulty, United States, 4.9, Japan, 7.7, and Korea, 10.9. Thus, the
more collectivist the culture, the more of a difference there is in the ingroup and outgroup interactions.

Who is placed in the ingroup is culture specific. For example, ratings of the “intimacy” of relationships on a
9­point  scale  suggest  that  in  Japan  there  is more  intimacy with  acquaintances,  coworkers,  colleagues,
best friends, and close friends than in the United States (Gudykunst & Nishida, 1986).

Atsumi (1980) argued  that understanding Japanese social behavior  requires distinguishing  relationships
with benefactors, true friends, coworkers, acquaintances, and outsiders (strangers). The determinants of
social behavior shift depending on this classification. Behavior toward benefactors requires that the person



3/2/2017 EBSCOhost

http://web.b.ebscohost.com.library.capella.edu/ehost/delivery?sid=33f56378­24c2­4076­a677­49fdc109ee85%40sessionmgr120&vid=2&hid=116&ReturnUrl=h… 17/29

go out of his way  to benefit  them. Behavior  toward  true  friends  is  largely determined by  the extent  the
behavior  is  enjoyable  in  itself,  and  the  presence  of  these  friends makes  it  enjoyable.  Behavior  toward
coworkers is determined by both norms and cost/benefit considerations. Finally, behavior toward outsiders
is totally determined by cost/benefit ratios.

Because individualistic cultures tend to be more complex (industrial, affluent), individuals can potentially be
members of more ingroups (Verma, 1985). If required behavior toward each ingroup is somewhat distinct,
individuals should be higher in self­monitoring in individualistic than in collectivist cultures. Support for this
prediction was obtained by Gudykunst, Yang, and Nishida (1987). They developed Korean and Japanese
versions  of  the  self­monitoring  scale  and  found  that  the  U.S.  mean  was  higher  than  the  Korean  or
Japanese means.

Forgas and Bond  (1985)  asked  collectivist  (Hong Kong)  and  individualist  (Australian)  subjects  to make
multidimensional scaling  judgments  involving 27 episodes (e.g., arrive very  late  for a  tutorial). They also
used semantic differential scales to interpret the dimensions that did underlie these judgments. They found
rather similar dimensions discriminating among  the 27 episodes  in  the  two cultures. However,  the most
important dimension (on the basis of variance accounted for) for the Hong Kong sample was not found in
Australia,  and  the most  important Australian dimension was not  found  in Hong Kong. The Hong Kong
culture­specific  dimension  reflected  inequalities  of  power,  communal  versus  isolated  episodes,  and
commonplace  versus  rare  incidents.  The  semantic  differential  scales  related  to  it  were  pleasant–
unpleasant,  communal–individualistic,  and  unequal–equal.  Another  Chinese  dimension,  only  weakly
present  in  Australia,  included  the  intimate–nonintimate,  involving–superficial,  and  pleasant–unpleasant
scales.  These  ideas  are  clearly  linked  to  collectivism,  where  pleasant,  unequal,  intimate,  involving
interactions are typical of relationships within the ingroup.

The Australian culture­specific dimension  that discriminated  the episodes  reflected competitiveness:  the
scales,  cooperation  versus  competition,  pleasant  versus  unpleasant,  relaxed  versus  anxious,  and  self­
confident versus apprehensive. In a collectivist culture, then, the episodes were discriminated in terms of
whether they had qualities found in ingroup or outgroup relationships, whereas in an individualistic culture
they were discriminated in terms of cooperation versus competition.

Although the concepts ingroup–outgroup and cooperation–competition are parallel,  there is a difference.
There is a rigidity, inflexibility, difficulty of moving from group to group in the ingroup–outgroup distinction
that  is not present  in  the cooperation–competition contrast. One can  think of athletic games  in which a
player  moves  from  team  to  team,  switching  from  cooperation  to  competition  as  a  characteristic  of
individualism, whereas in collectivist cultures, mobility is less common.

The behavioral intentions of persons in collectivist cultures appear to be determined by cognitions that are
related to the survival and benefit of their collective. In individualist cultures, the concerns are personal. An
example comes from a study of smoking. A collectivist sample (Hispanics in the U.S.) showed significantly
more concern than an individualist sample (non­Hispanics) about smoking affecting the health of others,
giving a bad example to children, harming children, and bothering others with the bad smell of cigarettes,
bad  breath,  and  bad  smell  on  clothes  and  belongings,  whereas  the  individualist  sample  was  more
concerned  about  the  physiological  symptoms  they  might  experience  during  withdrawal  from  cigarette
smoking (G. V. Marin, Marin, Otero­Sabogal, Sabogal, & Perez­Stable, 1987).

The  emphasis  on  harmony  within  the  ingroup,  found  more  strongly  in  collectivist  than  in  individualist
cultures, results in the more positive evaluation of group­serving partners (Bond, Chiu, & Wan, 1984), the
choice of conflict resolution techniques that minimize animosity (Leung, 1985, 1987), the greater giving of
social  support  (Triandis  et  al.,  1985),  and  the  greater  support  of  ingroup  goals  (Nadler,  1986).  The



3/2/2017 EBSCOhost

http://web.b.ebscohost.com.library.capella.edu/ehost/delivery?sid=33f56378­24c2­4076­a677­49fdc109ee85%40sessionmgr120&vid=2&hid=116&ReturnUrl=h… 18/29

emphasis  on  harmony  may  be,  in  part,  the  explanation  of  the  lower  heart­attack  rates  among
unacculturated than among acculturated Japanese­Americans (Marmot & Syme, 1976). Clearly, a society
in which confrontation is common is more likely to increase the blood pressure of those in such situations,
and  hence  the  probability  of  heart  attacks;  avoiding  conflict  and  saving  face  must  be  linked  to  lower
probabilities  that  blood  pressure  will  become  elevated.  The  probability  of  receiving  social  support  in
collectivist cultures may be another factor reducing the levels of stress produced by unpleasant life events
and hence the probabilities of heart attacks (Triandis et al., 1988).

Although ideal ingroup relationships are expected to be smoother, more intimate, and easier in collectivist
cultures, outgroup relationships can be quite difficult. Because the ideal social behaviors often cannot be
attained, one finds many splits of the ingroup in collectivist cultures. Avoidance relationships are frequent
and,  in  some  cases,  required  by  norms  (e.g.,  mother­in­law  avoidance  in  some  cultures).  Fights  over
property  are  common and  result  in  redefinitions  of  the  ingroup. However,  once  the  ingroup  is  defined,
relationships tend to be very supportive and  intimate within  the  ingroup, whereas there  is  little  trust and
often hostility toward outgroup members. Gabrenya and Barba (1987)  found that collectivists are not as
effective  in meeting strangers as are  individualists. Triandis (1967)  found unusually poor communication
among members of the same corporation who were not ingroup members (close friends) in a collectivist
culture. Bureaucracies  in collectivist cultures function especially badly because people hoard  information
(Kaiser,  1984).  Manipulation  and  exploitation  of  outgroups  is  common  (Pandey,  1986)  in  collectivist
cultures. When competing with outgroups, collectivists are more competitive than individualists (Espinoza
& Garza, 1985) even under conditions when competitiveness is counterproductive.

In  individualistic  cultures,  people  exchange  compliments  more  frequently  than  in  collectivist  cultures
(Barlund & Araki, 1985). They meet people easily and are able to cooperate with them even if they do not
know  them well  (Gabrenya & Barba,  1987).  Because  individualists  have more  of  a  choice  concerning
ingroup memberships,  they stay  in  those groups with whom they can have  relatively good  relationships
and leave groups with whom they disagree too frequently (Verma, 1985).

Competition  tends  to be  interpersonal  in  individualistic and  intergroup  in collectivist cultures (Hsu, 1983;
Triandis  et  al.,  1988).  Conflict  is  frequently  found  in  family  relationships  in  individualistic  cultures  and
between families in collectivist cultures (Katakis, 1978).

There is a substantial  literature (e.g., Berman, Murphy­Berman, Singh, 1985; Berman, Murphy­Berman,
Singh, & Kumar, 1984; Hui, 1984; G. Marin, 1985; Triandis et al., 1985)  indicating  that  individualists are
more  likely  to  use  equity,  and  collectivists  to  use  equality  or  need,  as  the  norms  for  the  distribution  of
resources (Yang, 1981). This is consistent with the emphasis on trading discussed earlier. By contrast, the
emphasis on communal relationships (Mills & Clark, 1982) found in collectivist cultures leads to emphases
on equality and need. The parallel with gender differences, where men emphasize exchange and women
emphasize communal relationships (i.e., equity and need; Major & Adams, 1983; Brockner & Adsit, 1986),
respectively, is quite striking. Private self­consciousness, also, tends to result in the use of equity, whereas
public self­consciousness increases the probability that the equality norm will be used (Carver & Scheier,
1985).

Situational Determinants of Emphases on Different Selves
In addition to culture, the situation determines how the self  is sampled. Sampling of the collective self  is
more  likely  and  more  detailed  (Lobel,  1986)  when  the  ingroup  is  distinctive  in  the  particular  situation
(McGuire, McGuire, Child, and Fujioka, 1978). In public situations, such as when the person is identified
by name or has to “perform” in public, the public self is more likely to be sampled. In private situations, as
when  the  individual  is anonymous or deindividuated  (e.g., Zimbardo, 1969),  the  public  self may not  be



3/2/2017 EBSCOhost

http://web.b.ebscohost.com.library.capella.edu/ehost/delivery?sid=33f56378­24c2­4076­a677­49fdc109ee85%40sessionmgr120&vid=2&hid=116&ReturnUrl=h… 19/29

sampled at all.  In situations  in which  future  interaction between  the person and others  is expected,  the
public self is more likely to be sampled. Although a camera is likely to engage the public self, a mirror is
likely to emphasize the private self (Scheier & Carver, 1980).  In situations  in which no future  interaction
with another is expected, the private self will be emphasized.

There is evidence that insecure (Bettelheim & Janowitz, 1950; Triandis & Triandis, 1960) and cognitively
simple (Rokeach, 1960)  individuals are more  likely  to conform to  ingroup norms.  It seems plausible  that
the same conditions will result in greater sampling of the collective self.

To the extent that  ingroup membership  is rewarding (e.g., confers high status),  that there  is competition
with outgroups, that the ingroup is frequently mentioned in childhood socialization (e.g., patriotic songs are
frequently used in schools), and that the ingroup has distinct norms and values from other salient groups,
we also expect that the collective self will be sampled.

The greater an individual’s dependence on a collective, the more likely it is that the individual will sample
the collective self.

In many  nonliterate  cultures,  survival  depends  on  resources  that  are  scarce  and  unpredictable.  Social
patterns are often found that increase the probability of survival by sharing resources. For example (see
Triandis,  1988,  for  a  review),  in many  such  cultures,  after  hunting,  one  is  expected  to  divide  the  food
among ingroup members, or there is a strong preference for food grown by another rather than oneself.
Such  patterns  increase  interdependence.  It  seems  plausible  that  they  will  be  associated  with  greater
sampling of the collective and public self.

In  simple,  noncomplex  cultures  there  are,  by  definition,  fewer  potential  ingroups. When  there  are  few
ingroups,  an  ingroup  has  a  greater  probability  of  influencing  its  members;  hence,  we  expect  greater
sampling of the collective self. Also, in simple cultures, both groups and individuals have fewer goals (often
just the goal of survival), and thus the probability of overlap of group/individual goals is higher. As cultural
complexity  increases,  so  does  the  number  of  goals  and  so  does  the  probability  that  the  goals will  not
overlap, and hence the greater the sampling of the private self.

Nail’s  (1986)  useful  analysis  of  social  responses  when  the  individual  is  under  the  influence  of  others
emphasizes eight types of responses to pressures from others. The analysis is focused on the public and
private self, but the very same analysis can also be done with the collective and private selves.

Conclusions
Aspects  of  the  self  (private,  public,  and  collective)  are  differentially  sampled  in  different  cultures,
depending  on  the  complexity,  level  of  individualism,  and  looseness  of  the  culture.  The more  complex,
individualistic, and  loose the culture,  the more  likely  it  is  that people will sample  the private self and the
less  likely  it  is  that  they will sample  the collective self. When people sample  the collective self,  they are
more  likely  to  be  influenced  by  the  norms,  role  definitions,  and  values  of  the  particular  collective,  than
when they do not sample the collective self. When they are so influenced by a collective, they are likely to
behave in ways considered appropriate by members of that collective. The more they sample the private
self,  the  more  their  behavior  can  be  accounted  for  by  exchange  theory  and  can  be  described  as  an
exchange relationship. The more they sample the collective self, the less their behavior can be accounted
for by exchange theory; it can be described as a communal relationship. However, social behavior is more
likely to be communal when the target of that behavior is an ingroup member than when the target is an
outgroup member.  Ingroups  are  defined  by  common  goals,  common  fate,  the  presence  of  an  external
threat,  and/or  the  need  to  distribute  resources  to  all  ingroup  members  for  the  optimal  survival  of  the
ingroup. Outgroups consist of people with whom one is in competition or whom one does not trust. The



3/2/2017 EBSCOhost

http://web.b.ebscohost.com.library.capella.edu/ehost/delivery?sid=33f56378­24c2­4076­a677­49fdc109ee85%40sessionmgr120&vid=2&hid=116&ReturnUrl=h… 20/29

ingroup–outgroup distinction determines  social  behavior more  strongly  in  collectivist  than  in  individualist
cultures. When the culture is both collectivist and tight, the public self is particularly likely to be sampled. In
short, a major determinant of social behavior is the kind of self that operates in the particular culture.

Footnotes
 I thank James Georgas of the University of Athens, and Harry Hui of the University of Hong Kong, who
collected this data from their social psychology classes.

References
Adamopoulos, J., & Bontempo, R. N. (1986). Diachronic universals in interpersonal structures. Journal of
Cross­Cultural Psychology, 17, 169–189.

Allport, G. W. (1943). The ego in contemporary psychology. Psychological Review, 50, 451–478.

Allport, G. W. (1955). Becoming. New Haven, CT: Yale University Press.

Aronson, E. (1986, April). Increasing and decreasing self­esteem in educational settings.Paper presented
at the meeting of Polish and American social psychologists at the Educational Testing Service, Princeton,
New Jersey.

Atsumi,  R.  (1980).  Patterns  of  personal  relationships:  A  key  to  understanding  Japanese  thought  and
behavior. Social Analysis, 6, 63–78.

Banfield, E. (1958). The moral basis of a backward society. Glencoe, IL: Free Press.

Barlund, D. C. (1975). Public and private self in Japan and the United States. Tokyo: Simul Press.

Barlund,  D.  C.,  &  Araki,  S.  (1985).  Intercultural  encounters:  The  management  of  compliments  by
Japanese and Americans. Journal of Cross­Cultural Psychology, 16, 9–26.

Basaran,  F.  (1986,  July).  University  students’  values  in  Turkey.Paper  presented  at  the  International
Congress of the International Association of Cross­Cultural Psychology, Istanbul, Turkey.

Baumeister, R. F. (1986a). Identity: Cultural change and the struggle for self. New York: Oxford University
Press.

Baumeister, R. F. (1986b). Public self and private self. New York: Springer.

Baumeister, R. F. (1987). How the self became a problem: A psychological review of historical research.
Journal of Personality and Social Psychology, 52, 163–176.

Bellah, R. N., Madsen, R.,  Sullivan, W. M.,  Swindler,  A.,  &  Tipton,  S. M.  (1985). Habits  of  the  heart:
Individualism and commitment in American life. Berkeley: University of California Press.

Berman,  J.  J.,  Murphy­Berman,  V.,  &  Singh,  P.  (1985).  Cross­cultural  similarities  and  differences  in
perceptions of fairness. Journal of Cross Cultural Psychology, 16, 55–67.

Berman, J. J., Murphy­Berman, V., Singh, P., & Kumar, P. (1984, September). Cross­cultural similarities
and differences in perceptions of fairness.Paper presented at the International Congress of Psychology, in
Acapulco, Mexico.

1



3/2/2017 EBSCOhost

http://web.b.ebscohost.com.library.capella.edu/ehost/delivery?sid=33f56378­24c2­4076­a677­49fdc109ee85%40sessionmgr120&vid=2&hid=116&ReturnUrl=h… 21/29

Berry,  J. W.  (1967).  Independence and conformity  in subsistence  level  societies.  Journal of Personality
and Social Psychology, 7, 415–418.

Berry, J. W. (1979). A cultural ecology of social behavior. In L.Berkowitz (Ed.) Advances in experimental
social psychology (Vol. 12, pp. 177–207). New York: Academic Press.

Bettelheim, B., & Janowitz, J. (1950). Dynamics of prejudice. New York: Harper.

Bharati, A. (1985). The self in Hindu thought and action. In A. J.Marsella, G.DeVos, & F. L. K.Hsu, Culture
and self (pp. 185–230). New York: Tavistock Publications.

Block, J.  (1986, March). Longitudinal studies of personality.Colloquium given at  the University of  Illinois,
Psychology Department.

Boldt,  E.  D.  (1978).  Structural  tightness  and  cross­cultural  research.  Journal  of  Cross­Cultural
Psychology, 9, 151–165.

Bond,  M.  H.,  Chiu,  C.,  &  Wan,  K.  (1984).  When  modesty  fails:  The  social  impact  of  group  effacing
attributions following success or failure. European Journal of Social Psychology, 16, 111–127.

Bontempo,  R.,  Lobel,  S.  A.,  &  Triandis,  H.  C.  (1989).  Compliance  and  value  internalization  among
Brazilian and U.S. students.Manuscript submitted for publication.

Breckler,  S.  J.,  &  Greenwald,  A.  G.  (1986).  Motivational  facets  of  the  self.  In  R.  M.Sorrentino  &  E.
T.Higgins (Eds.), Handbook of motivation and cognition (pp. 145–164). New York: Guilford.

Brockner, J., & Adsit, L.  (1986). The moderating  impact of sex on  the equity satisfaction relationship: A
field study. Journal of Applied Psychology, 71, 585–590.

Carneiro, R. L. (1970). Scale analysis, evolutionary sequences, and the ratings of cultures. In R.Naroll &
R.Cohen  (Eds.),  A  handbook  of  method  in  cultural  anthropology  (pp.  834–871).  New  York:  Columbia
University Press.

Carver, C. S., & Scheier, M. F. (1985). Aspects of self and the control of behavior. In B.Schlenker (Ed.),
The self and social life (pp. 146–174). New York: McGraw­Hill.

Caudill, W., & Scarr, H. (1962). Japanese value orientations and cultural change. Ethnology, 1, 53–91.

Centre National de la Recherche Scientifique. (1973). La notion de personne en Afrique noire [The idea of
the person in black Africa] Paris: Éditions du Centre Nationale de la Recherche Scientifique. ( No. 544).

Church,  A.  T.  (1987).  Personality  research  in  a  non­Western  culture:  The  Philippines.  Psychological
Bulletin, 102, 272–292.

Cooley, C. H. (1902). Human nature and the social order. New York: Scribner.

Davidson, A. R., Jaccard, J. J., Triandis, H. C., Morales, M. L., & Diaz­Guerrero, R. (1976). Cross­cultural
model testing: Toward a solution of the etic–emic dilemma. International Journal of Psychology, 11, 1–13.

Deem,  R.,  &  Salaman,  G.  (Eds.).  (1985).  Work,  culture  and  society.  Milton  Keynes,  England:  Open
University Library.



3/2/2017 EBSCOhost

http://web.b.ebscohost.com.library.capella.edu/ehost/delivery?sid=33f56378­24c2­4076­a677­49fdc109ee85%40sessionmgr120&vid=2&hid=116&ReturnUrl=h… 22/29

Diaz­Guerrero, R. (1979). The development of coping style. Human Development, 22, 320–331.

Doumanis,  M.  (1983).  Mothering  in  Greece:  From  collectivism  to  individualism.  New  York:  Academic
Press.

Doi, T. (1986). The anatomy of conformity: The individual versus society. Tokyo: Kodansha.

Dragonas,  T.  (1983).  The  self­concept  of  preadolescents  in  the Hellenic  context.  Unpublished  doctoral
dissertation, University of Ashton, Birmingham, England.

Espinoza,  J.  A.,  &  Garza,  R.  T.  (1985).  Social  group  salience  and  interethnic  cooperation.  Journal  of
Experimental Social Psychology, 231, 380–392.

Fazio, R. H., & Williams, C. J. (1986). Attitude accessibility as a moderator of the attitude­perception and
attitude­behavior  relations: An  investigation of  the 1984 presidential election. Journal of Personality and
Social Psychology, 51, 505–514.

Feather,  N.  T.  (1986).  Value  systems  across  cultures:  Australia  and  China.  International  Journal  of
Psychology, 21, 697–715.

Forgas,  J.  P.,  &  Bond,  M.  H.  (1985).  Cultural  influences  on  the  perception  of  interaction  episodes.
Personality and Social Psychology Bulletin, 11, 75–88.

Gabrenya,  W.  K.,  &  Barba,  L.  (1987,  March).  Cultural  differences  in  social  interaction  during  group
problem solving. Paper presented at the meetings of the Southeastern Psychological Association, Atlanta.

Gaenslen, F. (1986). Culture and decision making in China, Japan, Russia and the United States. World
Politics, 39, 78–103.

Geertz, C. (1963). Peddlers and princes: Social change and economic moderanization in two Indonesian
towns. Chicago: Chicago University Press.

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. New York: Basic Books.

Georgas, J. (1989). Changing family values in Greece: From collectivist to individualist. Journal of Cross­
Cultural Psychology, 20, 80–91.

Gordon, C., & Gergen, K. J. (1968). Eds.The self in social interaction. New York: Wiley.

Greenwald, A. G., Carnot, C. G., Beach, R., & Young, B.  (1987).  Increasing voting behavior by asking
people if they expect to vote. Journal of Applied Psychology, 71, 315–318.

Greenwald, A. G., & Pratkanis, A. R.  (1984). The self.  In R. S.Wyer & T. K.Srull  (Eds.), Handbook of
social cognition (Vol. 3, pp. 129–178). Hillsdale, NJ: Erlbaum.

Gudykunst,  W.  B.,  &  Nishida,  T.  (1986).  The  influence  of  cultural  variability  on  perceptions  of
communication behavior associated with relationship terms. Human Communication Research, 13, 147–
166.

Gudykunst, W.  B.,  Yang,  S.,  & Nishida,  T.  (1987).  Cultural  differences  in  self­consciousness  and  self­
monitoring. Communication Research, 14, 7–36.



3/2/2017 EBSCOhost

http://web.b.ebscohost.com.library.capella.edu/ehost/delivery?sid=33f56378­24c2­4076­a677­49fdc109ee85%40sessionmgr120&vid=2&hid=116&ReturnUrl=h… 23/29

Gudykunst,  W.,  Yoon,  Y.  C.,  &  Nishida,  T.  (1987).  The  influence  of  individualism–collectivism  on
perceptions  of  communication  in  ingroup  and  outgroup  relationships.  Communication Monographs,  54,
295–306.

Guthrie, G. M. (1961). The Filipino child and Philippine society. Manila: Philippine Normal College Press.

Higgins, E. T.  (1987). Self­discrepancy: A  theory  relating self  to effect. Psychological Review, 94, 319–
340.

Higgins, E. T., & King, G. (1981). Accessibility of social constructs: Information­processing consequences
of  individual  and  contextual  variability.  In  N.Cantor  &  J.  F.Kihlstrom  (Eds.),  Personality,  cognition  and
social interaction (pp. 69–121). Hillsdale, NJ: Erlbaum.

Hofstede, G. (1980). Culture’s consequences. Beverly Hills, CA: Sage.

Hogan, R. T., & Cheek, J. M.  (1983).  Identify, authenticity and maturity.  In T. R.Sarbin & K. E.Scheibe
(Eds.), Studies in social identity (pp. 339–357). New York: Praeger.

Holtzman, W. H., Diaz­Guerrero, R., & Swartz,  J. D.  (1975). Personality development  in  two cultures.
Austin: University of Texas Press.

Holzberg, C. S.  (1981). Anthropology and  industry: Reappraisal and new directions. Annual Review of
Anthropology, 10, 317–360.

Hsu,  F.  L.  K.  (1981).  American  and  Chinese:  Passage  to  differences.  Honolulu:  University  of  Hawaii
Press.

Hsu, F. L. K. (1983). Rugged individualism reconsidered. Knoxville: University of Tennessee Press.

Hsu, F.  L. K.  (1985). The self  in  cross­cultural  perspective.  In A.  J.Marsella, G. DeVos & F.  L. K. Hsu
(Eds.), Cultural and self (pp. 24–55). New York: Tavistock Publications.

Hui,  C.  H.  (1984).  Individualism–collectivism:  Theory,  measurement  and  its  relationship  to  reward
allocation.  Unpublished  doctoral  dissertation,  Department  of  Psychology,  University  of  Illinois  at
Champaign–Urbana.

Hui,  C.  H.,  &  Triandis,  H.  C.  (1986).  Individualism–collectivism:  A  study  of  cross­cultural  researchers.
Journal of Cross Cultural Psychology, 17, 225–248.

Hull,  J. G.  (1986, April). Self­awareness and alcohol use: An update. Paper presented at a meeting of
Polish and American social psychologists at the Educational Testing Service, Princeton, New Jersey.

Iwao, S. (1988, August). Social psychology’s models of man:  Isn’t  it  time for East  to meet West?Invited
address to the International Congress of Scientific Psychology, Sydney, Australia.

James, W. (1950). The principles of psychologyNew York: Dover. (Original work published 1890)

Kaiser, R. G. (1984). Russia: The people and the power. New York: Washington Square Press.

Katakis,  C.  D.  (1976).  An  exploratory  multilevel  attempt  to  investigate  interpersonal  and  intrapersonal
patterns of 20 Athenian families. Mental Health and Society, 3, 1–9.



3/2/2017 EBSCOhost

http://web.b.ebscohost.com.library.capella.edu/ehost/delivery?sid=33f56378­24c2­4076­a677­49fdc109ee85%40sessionmgr120&vid=2&hid=116&ReturnUrl=h… 24/29

Katakis, C. D. (1978). On the transaction of social change processes and the perception of self in relation
to others. Mental Health and Society, 5, 275–283.

Katakis, C. D. (1984). Oi tris tautotites tis Ellinikis oikogenoias. [The three identities of the Greek family].
Athens, Greece: Kedros.

Kerlinger, F. (1984). Liberalism and conservatism: The nature and structure of social attitudes. Hillsdale,
NJ: Erlbaum.

Kohn, M. L. (1969). Class and conformity. Homewood, IL: Dorsey.

Kohn, M. L. (1987). Cross­national research as an analytic strategy. American Sociological Review, 52,
713–731.

Kraut,  R.  E.  (1973).  Effects  of  social  labeling  on  giving  to  charity.  Journal  of  Experimental  Social
Psychology, 9, 551–562.

Kuhn, M. H., & McPartland, T. (1954). An empirical  investigation of self­attitudes. American Sociological
Review, 19, 68–76.

Lebra, T. S. (1976). Japanese patterns of behavior. Honolulu, Hawaii: East–West Center.

Leung,  K.  (1985).  Cross­cultural  study  of  procedural  fairness  and  disputing  behavior.  Unpublished
doctoral dissertation, Department of Psychology, University of Illinois, Champaign–Urbana.

Leung, K.  (1987). Some determinants of  reactions  to procedural models  for conflict  resolution: A cross­
national study. Journal of Personality and Social Psychology, 53, 898–908.

LeVine, R., & Campbell, D. T. (1972). Ethnocentrism. New York: Wiley.

Linville,  P. W.  (1985).  Self­complexity  and  affective  extremity:  Don’t  put  all  your  eggs  in  one  cognitive
basket. Social Cognition, 3, 94–120.

Lobel,  S.  A.  (1984).  Effects  of  sojourn  to  the  United  States.  A  SYMLOG  content  analysis  of  in­depth
interviews. Unpublished doctoral dissertation, Harvard University.

Lobel, S. A. (1986). Effects of  intercultural contact on variance of stereotypes. Manuscript submitted  for
publication.

Lomax, A., & Berkowitz, N. (1972). The evolutionary taxonomy of cultures. Science, 177, 228–239.

Major,  B.,  &  Adams,  J.  B.  (1983).  Role  of  gender,  interpersonal  orientation,  and  self­presentation  in
distributive justice behavior. Journal of Personality and Social Psychology, 45, 598–608.

Marin, G. (1985). Validez transcultural del principio de equidad: El colectivismo­individualismo como una
variable  moderatora  [Transcultural  validity  of  the  principle  of  equity:  Collectivism–individualism  as  a
moderating variable]. Revista Interamericana de Psichologia Occupational, 4, 7–20.

Marin, G., & Triandis, H. C.  (1985). Allocentrism as an  important characteristic of  the behavior of Latin
Americans  and  Hispanics.  In  R.Diaz­Guerrero  (Ed.),  Cross­cultural  and  national  studies  in  social
psychology (69–80). Amsterdam, The Netherlands: North Holland.



3/2/2017 EBSCOhost

http://web.b.ebscohost.com.library.capella.edu/ehost/delivery?sid=33f56378­24c2­4076­a677­49fdc109ee85%40sessionmgr120&vid=2&hid=116&ReturnUrl=h… 25/29

Marin, G. V., Marin, G., Otero­Sabogal, R., Sabogal, F., & Perez­Stable, E. (1987). Cultural differences in
attitudes  toward  smoking:  Developing  messages  using  the  theory  of  reasoned  action(Tech.  Rep.).
(Available from Box 0320, 400 Parnassus Ave., San Francisco, CA 94117)

Markus,  H.,  & Wurf,  E.  (1987).  The  dynamic  self­concept.  A  social  psychological  perspective.  Annual
Review of Psychology, 38, 299–337.

Marmot, M. G., & Syme, S. L. (1976). Acculturation and coronary heart disease in Japanese Americans.
American Journal of Epidemiology, 104, 225–247.

Marsella, A. J., DeVos, G., & Hsu, F. L. K. (1985). Culture and self. New York: Tavistock.

McGuire, W. J., McGuire, C. V., & Cheever, J. (1986). The self in society: Effects of social contexts on the
sense of self. British Journal of Social Psychology, 25, 259–270.

McGuire, W. J., McGuire, C. V., Child, P., & Fujioka, T. (1978). Salience of ethnicity  in the spontaneous
self­concept as a  function of one’s distinctiveness  in  the social environment.  Journal of Personality and
Social Psychology, 36, 511–520.

Mead, G. H. (1934). Mind, self, and society. Chicago: University of Chicago Press.

Mendenhall,  M.  E.,  &  Oddou,  G.  (1986).  The  cognitive,  psychological  and  social  context  of  Japanese
management. Asia­Pacific Journal of Management, 4, 24–37.

Miller, R.  L., Brickman, P., & Bolen, D.  (1975). Attribution  versus persuasion as a means of modifying
behavior. Journal of Personality and Social Psychology, 31, 430–441.

Mills,  J.,  & Clark, E. S.  (1982). Exchange  and  communal  relationships.  In  L.Wheeler  (Ed.), Review  of
personality and social psychology (Vol. 3, pp. 121–144). Beverly Hills, CA: Sage.

Murdock, G. P., & Provost, C. (1973). Measurement of cultural complexity. Ethnology, 12, 379–392.

Murphy, G. (1947). Personality. New York: Harper.

Nadler, A. (1986). Help seeking as a cultural phenomenon: Differences between city and kibbutz dwellers.
Journal of Personality and Social Psychology, 51, 976–982.

Nail, P. R. (1986). Toward an integration of some models and theories of social response. Psychological
Bulletin, 100, 190–206.

Northrop, F. S. C. (1949). Ideological differences and world order. New Haven, CT: Yale University Press.

Ogilvie,  D.  M.  (1987).  The  undesired  self:  A  neglected  variable  in  personality  research.  Journal  of
Personality and Social Psychology, 52, 379–385.

Pandey,  J.  (1986).  Sociocultural  perspectives  on  ingratiation.  Progress  in  Experimental  Personality
Research, 14, 205–229.

Pearson, H. W. (Ed.). (1977). The livelihood of man: Karl Polanyi. New York: Academic Press.

Pelto, P. J. (1968, April). The difference between “tight” and “loose” societies. Transaction. pp. 37–40.



3/2/2017 EBSCOhost

http://web.b.ebscohost.com.library.capella.edu/ehost/delivery?sid=33f56378­24c2­4076­a677­49fdc109ee85%40sessionmgr120&vid=2&hid=116&ReturnUrl=h… 26/29

Quattrone, G. A. (1986). On the perception of a group’s variability.  In S.Worchelz & W. G.Austin (Eds.),
Psychology of intergroup relations (pp. 25–48). Chicago: Nelson­Hall.

Rogers, T. B. (1981). A model of  the self as an aspect of  the human information processing system. In
N.Cantor & J. F.Kihlstrom (Eds.), Personality, cognition and social interaction (pp. 193–214). Hillsdale, NJ:
Erlbaum.

Rokeach, M. (1960). The open and closed mind. New York: Basic Books.

Roland, A. (1984a). Psychoanalysis in civilization perspective. Psychoanalytic Review, 7, 569–590.

Roland,  A.  (1984b).  The  self  in  India  and  America:  Toward  a  psychoanalysis  of  social  and  cultural
contexts. In V.Kovolis (Ed.), Designs of selfhood (pp. 123–130). New Jersey: Associated University Press.

Rosenberg, M. (1979). Conceiving the self. New York: Basic Books.

Rugh, A. (1985). Family in contemporary Egypt. Cairo, Egypt: American University Press.

Scheier,  M.  F.,  &  Carver,  C.  S.  (1980).  Private  and  public  self­attention,  resistance  to  change,  and
dissonance reduction. Journal of Personality and Social Psychology, 39, 514–521.

Schlenker, B. R. (1985). Introduction. In B. R.Schlenker (Ed.), Foundations of the self in social life (pp. 1–
28). New York: McGraw­Hill.

Sears, D. O.  (1986). College sophomores  in  the  laboratory:  Influence of a narrow data base on social
psychology’s view of human nature. Journal of Personality and Social Psychology, 51, 515–530.

Shotland, R. L., & Berger, W. G. (1970). Behavioral validation of several values from the Rokeach value
scale as an index of honesty. Journal of Applied Psychology, 54, 433–435.

Shweder,  R.  A.,  &  Bourne,  E.  J.  (1982).  Does  the  concept  of  person  vary  cross­culturally?  In  A.
J.Marsella & G. M.White (Eds.), Cultural conceptions of mental health and therapy (pp. 97–137). London:
Reidel.

Shweder, R. A., & LeVine, R. A. (1984). Cultural  theory: Essays on mind, self and emotion. New York:
Cambridge University Press.

Sinha, J. B. P. (1982). The Hindu (Indian) identity. Dynamische Psychiatrie, 15, 148–160.

Sinha,  J.  B.  P.  (1987a).  The  structure  of  collectivism.  In  C.Kagitcibagi  (Ed.),  Growth  and  progress  in
cross­cultural psychology (pp. 123–130). Lisse, The Netherlands: Swets & Zeitlinger.

Sinha,  J.  B.  P.  (1987b).  Work  cultures  in  Indian  Organizations.  (ICSSR  Report).  New  Delhi,  India:
Concept Publications House.

Smith,  M.  B.  (1980).  Attitudes,  values  and  selfhood.  In  H.  E.Howe  &  M.  M.Page  (Eds.),  Nebraska
Symposium on Motivation, 1979 (pp. 305–358). Lincoln: University of Nebraska Press.

Snyder,  M.  (1974).  Self­monitoring  and  expressive  behavior.  Journal  of  Personality  and  Social
Psychology, 30, 526–537.



3/2/2017 EBSCOhost

http://web.b.ebscohost.com.library.capella.edu/ehost/delivery?sid=33f56378­24c2­4076­a677­49fdc109ee85%40sessionmgr120&vid=2&hid=116&ReturnUrl=h… 27/29

Snyder, M. (1987). Public appearances as private realities: The psychology of self­monitoring. New York:
Freeman.

Snyder, M., & Gangestad, S. (1986). On the nature of self­monitoring: Matters of assessment, matters of
validity. Journal of Personality and Social Psychology, 51, 125–139.

Snyder,  M.,  Simpson,  J.  A.,  &  Gangestad,  S.  (1986).  Personality  and  sexual  relations.  Journal  of
Personality and Social Psychology, 51, 181–190.

Strodtbeck, F. L. (1958). Family  interaction, values, and achievement. In D.McClelland (Ed.), Talent and
society (pp. 135–195). New York: Van Nostand.

Stryker, S., & Serpe, R. T. (1982). Commitment, identity salience, and role behavior: Theory and research
example.  In W.Ickes & E. S.Knowles (Eds.), Personality,  roles and social behavior  (pp. 199–218). New
York: Springer.

Szalay,  L.  B.,  &  Deese,  J.  (1978).  Subjective  meaning  and  culture:  An  assessment  through  word
association. Hillsdale, NJ: Erlbaum.

Tajfel, H. (1978). Differentiation between social groups. London: Academic Press.

Tallman, I., Marotz­Baden, R., & Pindas, P. (1983). Adolescent socialization in cross­cultural Perspective.
New York: Academic Press.

Thibaut, J., & Kelley, H. (1959). The social psychology of groups. New York: Wiley.

Triandis,  H.  C.  (1967).  Interpersonal  relations  in  international  organizations.  Journal  of  Organizational
Behavior and Human Performance, 2, 26–55.

Triandis, H. C. (1972). The analysis of subjective culture. New York: Wiley.

Triandis,  H.  C.  (1976).  Variations  in  black  and  white  perceptions  of  the  social  environment.  Urbana:
University of Illinois Press.

Triandis, H. C. (1977). Interpersonal behavior. Monterey, CA: Brooks/Cole.

Triandis, H. C. (1978). Some universals of social behavior. Personality and Social Psychology Bulletin, 4,
1–16.

Triandis,  H.  C.  (1980).  Values,  attitudes,  and  interpersonal  behavior.  In  H.Howe  &  M.Page  (Eds.),
Nebraska Symposium on Motivation, 1979 (pp. 195–260). Lincoln: University of Nebraska Press.

Triandis, H. C., Bontempo, R., Betancourt, H., Bond, M., Leung, K., Brenes, A., Georgas, J., Hui, C. H.,
Marin,  G.,  Setiadi,  B.,  Sinha,  J.  B.  P.,  Verma,  J.,  Spangenberg,  J.,  Touzard,  H.,  &  de Montmollin,  G.
(1986).  The  measurement  of  etic  aspects  of  individualism  and  collectivism  across  cultures.  Australian
Journal of Psychology(Special issue on cross­cultural psychology), 38, 257–267.

Triandis, H. C., Bontempo, R., Villareal, M. J., Asai, M., & Lucca, N. (1988). Individualism and collectivism:
Cross­cultural perspectives on self–ingroup  relationships. Journal of Personality and Social Psychology,
54, 323–338.



3/2/2017 EBSCOhost

http://web.b.ebscohost.com.library.capella.edu/ehost/delivery?sid=33f56378­24c2­4076­a677­49fdc109ee85%40sessionmgr120&vid=2&hid=116&ReturnUrl=h… 28/29

Triandis, H. C., Leung, K., Villareal, M. J., & Clack, F. L. (1985). Allocentric versus idiocentric tendencies:
Convergent and discriminant validation. Journal of Research in Personality, 19, 395–415.

Triandis, H. C., Marin, G., Hui, C. H., Lisansky, J., & Ottati, V. (1984). Role perceptions of Hispanic young
adults. Journal of Cross­Cultural Psychology, 15, 297–320.

Triandis, H. C., Marin, G., Lisansky, J., & Betancourt, H. (1984). Simpatia as a cultural script of Hispanics.
Journal of Personality and Social Psychology, 47, 1363–1375.

Triandis, H. C., & Triandis, L. M.  (1960). Race, social  class,  religion and nationality as determinants of
social distance. Journal of Abnormal and Social Psychology, 61, 110–118.

Triandis, H. C., Vassiliou, V., & Nassiakou, M. (1968). Three cross­cultural studies of subjective culture.
Journal of Personality and Social Psychology, [Monograph suppl.]8(4), 1–42.

Turnbull, C. M. (1972). The mountain people. New York: Simon & Schuster.

United States Employment and Training Administration. Dictionary of occupational titles. Washington, DC:
Government Printing Office.

Verma,  J.  (1985).  The  ingroup  and  its  relevance  to  individual  behaviour:  A  study  of  collectivism  and
individualism. Psychologia, 28, 173–181.

Wallach, M. A., & Wallach, L. (1983). Psychology’s sanction of selfishness: The error of egoism in theory
and therapy. San Francisco, CA: Freeman.

Waterman, A. S. (1984). The psychology of individualism. New York: Praeger.

Whyte, W. H., Jr. (1956). The organization man. New York: Simon & Schuster.

Wicklund, R. A., & Gollwitzer, P. M. (1982). Symbolic self­completion. Hillsdale, NJ: Erlbaum.

Wu, D. Y. H. (1985). Child rearing in Chinese culture. In D. Y. H.Wu & W­S.Tseng (Eds.), Chinese culture
and mental health (pp. 113–134). New York: Academic Press.

Yang,  K.  S.  (1981).  Social  orientation  and  individual  modernity  among  Chinese  students  in  Taiwan.
Journal of Social Psychology, 113, 159–170.

Yang,  K.  S.  (1986).  Chinese  personality  and  its  change.  In  M.  H.Bond  (Ed.),  The  psychology  of  the
Chinese people (pp. 106–170). Hong Kong, China: Oxford University Press.

Zavalloni, M.  (1975). Social  identity and  the  recoding of  reality.  International  Journal of Psychology, 10,
197–217.

Zavalloni,  M.,  &  Louis­Guerin,  C.  (1984).  Identité  sociale  et  conscience:  Introduction  á  l’égo­écologie.
[Social  identity  and  conscience:  Introduction  to  the  ego  ecology].  Montréal,  Canada:  Les  presses  de
l’université de Montreal.

Ziller, R. C. (1973). The social self. New York: Pergamon.

Zimbardo, P. (1969). The human choice: Individuation, reason and order versus deindividuation, impulse
and chaos. In W. J.Arnold & D.Levine (Eds.), Nebraska Symposium on Motivation (Vol. 16, pp. 237–307).



3/2/2017 EBSCOhost

http://web.b.ebscohost.com.library.capella.edu/ehost/delivery?sid=33f56378­24c2­4076­a677­49fdc109ee85%40sessionmgr120&vid=2&hid=116&ReturnUrl=h… 29/29

Lincoln: University of Nebraska Press.

Submitted: March 21, 1988 Revised: July 14, 1988 Accepted: February 9, 1989

This publication  is protected by US and  international  copyright  laws and  its  content may not be copied
without  the copyright holders express written permission except  for  the print or download capabilities of
the retrieval software used for access. This content is intended solely for the use of the individual user. 

Source: Psychological Review. Vol. 96. (3), Jul, 1989 pp. 506­520) 
Accession Number: 1989­36454­001
Digital Object Identifier: 10.1037/0033­295X.96.3.506


